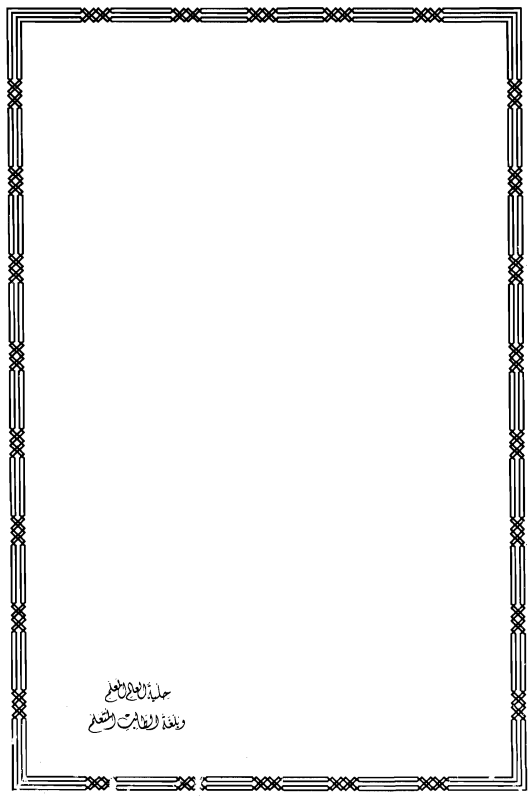


مِلْمَا الْعِلَالِ الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْعُلِلِي الْمُعْلِمِي الْمُعِلِمِي الْمُعْلِمِي ال

بقياري ستلتح بن جمير لاطانو لئ





# حقوق الطبع محفوظة الطبعة الأولى 1818 هـ - 1998 م

# الناشر دار التوحيد للنشر والتوزيع المملكة العربية السعودية

الرياض - الرمز البريدي : ( ۱۱٤۳۳ )

ص ٠ ب : ( ١٠٤٦٤ ) - ه : ( ١٠٩٩٥٠ )

اللحىالة للتَّنضيد والإخراج الفتي / الأُردن - الزرقاء / ص.ب ( ٣٣٦٩ )





من حريرة جبريل محليدال السَّلام

بق لى ستلىم بەھىرلىكىلالىك سىلىم بەھىرلىكىلالىك

وار التومير للنَشر والتوزيع



۲۱۹,۷ الهلالي ، سليم بن عيد

٥٧٦هـ حلية العالم المعلم وبلغة الطالب المتعلم: من حديث جبريل عليه السلام / سليم بن عيد الهلالي -.

ط١٠٠ – الرياض: دار التوحيد، ١٤١٤هـ / ١٩٩٤م.

٩٩ص ؛ ١٤ سم .

ردمك ٤ -٤ -٩٠٢٥ -٩٩٦٠ و

١ - الإسلام والعلم . ٢ - الحديث - مباحث عامة .
 أ - العنوان .

رقم الإيداع : ١٤١٦ /١٤ ردمك : ٤ –٤ –٩٩٦٠ -٩٩٦٠ رَفْخُ عبر لارَجَيُ لافِخَرَيُّ لاَسِكَتَهُ لافِئْرُ لافِؤْرُ لافِؤْرُ www.moswarat.com



إِنَّ الحمد للَّه نحمده ونستعينه ونستغفره ، ونعوذ باللَّه من شرور أَنفسِنا ، ومن سيئات أَعمالنا ، من يهده اللَّه فلا مضلَّ له ، ومن يضلل فلا هادي له .

وأَشهدُ أَن لا إِله إِلَّا اللَّه وحده لا شريك له . وأَشهدُ أَنَّ محمَّداً عبده ورسوله .

أمَّا بعد: فقد حَرَسَ اللَّهُ بَيْضَةَ الإِسلام بالمجاهدين ، وحفظ شريعة الإِيمان بالمُتَعلِّمينَ حيث قال تعالى في كتابه المبين: ﴿ وما كان للمؤمنين لينفروا كافَّةً فلولا نفر من كلِّ فرقةٍ منهم طائفةٌ ليتفقهوا في الدِّين ولينذروا قومهم إِذا رجعوا إليهم لعلّهم يحذرون ﴾ [ التوبة:١٢٢].

فقد جعل الله سبحانه المؤمنين فرقتين ؛ أُوجب على إِحداهما الجهاد في سبيله ، وعلى الأُخرى التفقه في دينه حتى لا ينقطع جميعهم إلى الجهاد ؛ فتندرس الشريعةُ وَيذهبُ العلمُ ، ولا يتوفروا على طلب العلم فتغلب الكفارُ على المِلَّةِ ، ولذلك رفع اللَّهُ درجاتِ

الفرقتين(١).

قال العلَّامة ابن قَيِّم الجوزية - رحمه اللَّه - في « مفتاح دار السَّعادة » ( ١ / ٥٠ - ٥١ ) :

« وقد أُخبر اللَّهُ سبحانه في كتابه برفع الدرجات في أُربعة مواضع:

أحدها: قوله: ﴿ يَا أَتُهَا الذَّينَ آمنُوا إِذَا قَيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المجالس فافسحُوا يفسح الله لكم وإذا قيل انشروا فانشروا يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أُوتُوا العلم درجاتِ والله بما تعملون خبير ﴾ [ المجادلة: ١١] .

الثاني: قوله: ﴿ إِنَّمَا المؤمنون الذين إِذَا ذُكِرَ الله وجلت قلوبُهم وإِذَا تُلْيَت عليهم آياته زادتهم إِيماناً وعلى ربَّهم يتوكلون. الذين يُقيمون الصَّلاةَ ومما رزقناهم ينفقون أُولئك هم المؤمنون حقًا للهم درجاتُ عند ربِّهم ومغفِرةً ورزقٌ كريم ﴾ [ الأنفال : ٢ - ٤].

والثالث : قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَأْتُهُ مَؤْمِناً قَدْ عَمَلَ الصالحات فأُولئك لهم الدرجاتُ العُلى ﴾ [ طه : ٧٥ ] .

والرابع: قوله تعالى: ﴿ وَفَضَّلَ اللهِ المجاهدين على القاعدين

<sup>(</sup> ۱ ) من مقدمة « الفقيه والمتفقه » بتصرف وزيادة .

أَجِراً عظيماً درجاتٍ منه ومغفرةً ورحمةً ﴾ [ النساء : ٩٥ – ٩٧ ] .

فهذه أُربعةُ مواضعٍ في ثلاثةٍ منها الرِّفعةُ بالدرجات لأُهل الإِيمان الذي هو العلمُ النافعُ والعملُ الصالحُ ، والرابع الرِّفعةُ بالجهاد ، فعادت كُلُها إِلى العلم والجهاد اللذين بهما قوامُ الدين » أَ.هـ .

ومنه نرى أن العلماء الرَّبَّانيين الذين تقومُ بهم الحُجَّة ، وترتفع بقولهم الشَّبهةُ في مجالس العلم وحقول تزكية النفس وميادين الدعوة إلى اللَّه كالمجاهدين في سبيل اللَّه الذين ينكؤون العدوَّ ، ويقمعون أَطماع الكفار في رباطهم على الثَّغور وحراسةِ الحدودِ .

وقد ورد هذا الفَهْمُ عن جماعةٍ من السَّلف الأُول – رضي اللَّه نهم – :

قال أُبو الدرداء: « من رأى الغدوَّ والرواح إِلى العلم ليس بجهادٍ فقد نقص في عقله ورأْيه » .

وقال كعب الأُحبار : « طالبُ العلمِ كالغادي الرايح في سبيل اللَّه عز وجل » .

وقال سفيان بن عيينة الهلالي : « من طلب العلم فقد بايع الله »(١) .

<sup>(</sup> ١ ) هذه الآثار من « مفتاح دار السَّعادة » لابن قيُّم الجوزيَّة .

بل صَرَّح بعضهم - رحمهم اللَّه - كمالك ، والشافعي ، وأحمد ونصَّ على ذلك أبو حنيفة : أَنَّ أَفضل الأعمال بعد الفرائض طلب العلم (١).

ويشهدُ لهذا القول قولُه عليه الصَّلاة والسَّلام: « فَضْلُ العِلْمِ خيرٌ من نَفْلِ العمل وخَيْرُ دينكم الوَرَعُ »(٢).

قال ابن قيم الجوزية - رحمه اللّه - في « مفتاح دار الشّعادة » ( ١ / ١٢٠ ) معلقاً على هذا الحديث :

« وهذا الكلامُ هو فصلُ الخطابِ في هذه المسأَلةِ ، فإِنَّه إِذَا كَانَ كُلُّ مِن العلم والعمل فرضاً فلابُدَّ منهما كالصوم والصلاة ، فإذا كانا فَضْلين - وهما النَّفلان المتطوع بهما - ففضلُ العلمِ ونفلُه خيرٌ من فَضْلِ العبادة ونفلِها ، لأَن العلمَ يعمُّ نفعُه صاحبه والناس معه ، والعبادة يختصُ نفعُها بصاحبها ، ولأَنَّ العالم تبقى فائدته وعلمُه بعد موتِه والعبادة تنقطعُ عنه » .

ولما كان المجاهد لا ينكأ عدواً إِلَّا بسلاحٍ وعُدَّةٍ فمن أَراد الخروج أَعدَّ له عدَّة ، كما قال تعالى : ﴿ وَلُو أَرَادُوا الْخُرُوجِ لاَعدُّوا

<sup>(</sup> ۱ ) وانظر « مدارج السالكين » ( ۲ / ۲۷۰ ) .

<sup>(</sup> ٢ ) « صحيح الترغيب والترهيب » ( ٦٥ ) طبعة دار المعارف .

له عُدَّة ﴾ [ التوبة : ٢٦ ] ، ولذلك أمر المجاهدين بالإعداد والاستعداد فقال : ﴿ وَأَعدُّوا لهم ما استطعتم من قوَّةٍ ﴾ [ الأَنفال : ٢٠] ، فكذلك العالمُ المُعلِّمُ والمتعلِّمُ لا يصنعُ أُمَّةً ، ولا يكشف غُمَّة ، ولا يزيلُ ظُلْمَةً إِلَّا بأخلاقٍ وآدابٍ ، فينبغي أن يتميَّرَ العالمُ المعلِّمُ ويتحلَّى الطالبُ المتعلِّم في عامَّة أُمورِه عن طرائق العوامِّ باستعماله آثار الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام ما أمكنه ، وتوظيف السننِ على نفسه ، فإن اللَّه تبارك وتعالى يقول : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله تبارك وتعالى يقول : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله تُبارك وتعالى يقول : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله تُبارك وتعالى يقول : ﴿ لقد كان لكم في رسول اللهِ أُسوةً حسنةً ﴾ [ الأحزاب : ٢١] .

وللَّه درُّ سفيان الثوري القائل : « إِذَا استطعت أَلَّا تَحَكَّ رأسَكَ إِلَّا بأَثْرِ فَافَعَل »(١).

وَصَدَقَ القائِلُ :

ومن لا يُربيه الرسولُ وَيَسْقِه لباناً له قد درَّ من ثدي قُدْسِه فذاك لقيظٌ ماله نسبه السولا ولا يتعدى طورَ أبناء جِنْسِه وفي هذا بيان أَنَّ السنَّة النَّبويَّة الصَّحيحة بمجموعها تضمنت أخلاق العالم المُتَعَلِّم ، واحتوت آداب الطالب المُتَعَلِّم ، بل إِنِي قد رأَيتُ ذلك مخبوءاً في «حديث جبريل عليه السلام الطويل في الإسلام والإيمان والإحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والإحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والإحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والإحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والإحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والوحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والوحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والوحسان » ؛ ففي كلماته من مناهج التَّعليم في الإسلام والإيمان والواي وآداب السَّامع » ( ١ / ١٤٢ ) .

دُرَرٌ ، وفي ظلاله من مسالك التَّعلَّم غُرَرٌ ؛ فرأيت استنباطها ، وتوثيق رباطِها ؛ لتخرجَ سلاسلَ ذهبيَّةً تدعو إلى الأَخلاق السَّامِقةِ الزَّكية ، وتذكر بالآداب السَّامِية المرْضِية ، لتعود أُمَّةُ الإسلام خير البريَّة ، وسميتها : « حِلْيَةُ العالِم المُعَلِّم وبُلْغَةُ الطالِبِ المُتَعَلِّمِ من حديث جبريل عليه السَّلام » .

وأَرجو اللّه أَن تؤْتي أُكُلَها ، ويسوقها لأَهلها ؛ الذين إِن وجدوا خيراً دعو بالخير والبركة لمُصَنِّفِها وناشِرِها ، وإِن رأَوا خللاً اصلحوا ونصحوا ، أَما الـمُتَرَبِّصون فإِن رأَوا هَفْوَةً صرخوا وصاحوا مثل أَزَبِّ العَقبَةِ ، نسأَلُ اللَّه محشنَ العُقبى .

وعلى اللَّه قصد السبيل .

وكتبه حامِداً لربه على تمام نعمته ومُصَلِّياً ومسلِّماً على رسول الله ليسر سنتِه ووضوح مِحَجَّتِه أَبو أُسامة سليم بن عيد الهلالي السَّلفِيُّ الأَثريُّ عقيدةً وَمنهجاً وفروعاً . ضحى يوم الجُمُعة منتصف جمادى الأَولى سنة ألف وأربع مئة وأربعة عشر من هجرة رسولنا وقدوتنا محمد بن عبدالله صلى الله عليه وسلم . في عمان البلقاء عاصمة الأُردن .



### نَصُّ الحديث ،

عن عُمَرَ بن الخَطاب - رضى اللَّهُ عنه - قال:

« بینما نحن جلوش عند رسول الله عَلَیْ ذات یوم إِذ طَلَع علیه علینا رجل شدید بیاضِ الثّیابِ ، شدید سواد الشّعر ، لا یری علیه أَثرُ السّفرِ ، ولا یعرفه منا أَحد ، حتی جلس إِلَى النّبيّ عَلَیْ ، فأسند رکبتیه إِلَى رکبتیه ، ووضع یَدَیه علی فخذیه .

وْقَالَ : يَا مَحْمَدُ أُخْبِرِنِي عَنِ الْإِسْلَامِ ؟

فقال رسولُ اللَّه عَيِّكُمْ : « الإِسلامُ : أَن تشهد أَنْ لا إِله إِلَّا اللَّه وَأَنَّ محمَّداً رسولُ اللَّه ، وتقيم الصَّلاةَ ، وتؤتي الزَّكاةَ ، وتصوم رمضان ، وتحجَّ البيتَ إِن استطعت إِليه سبيلاً » .

قال : صدقت .

قال : فعجبنا له ؛ يسألُه ويصدُّقُه .

قال فأخبرني عن الإيمان ؟

قال : « أَن تؤمنَ باللَّه ، وملائكته ، وكُتُبهِ ، ورُسُلهِ ، واليوم الآخرِ ، وتؤمنَ بالقدرِ خيرِه وشرَّه » .

قال: صدقت.

قال: فأُحبرني عن الإحسان؟

قال : « أَن تعبد اللَّهِ كَأَنَّك تراه ، فإِن لم تكن تراه فإنَّه يراك » .

قال: صدقت.

قال: فأُخبرني عن السَّاعة ؟

قال : « ما المسؤولُ عنها بأعلم من السائِل » .

قال: فأُحبرني عن أُماراتِها ؟

قال: « أَن تلد الأُمَةُ رَبَّتُها ، وأَن ترى الحفاةَ العراةَ العالةَ رعاءَ الشاءِ يتطاولون بالبُنيانِ » .

ثم انطلق ؛ فلبث مليّاً ، ثم قال لي : « يا عمر أُتدري من السائل ؟ » .

قلتُ : اللَّهُ ورسولُه أُعلم .

قال : « هذا جبريل أَتاكم يعلمكم دينكم » » .

### توثيقُ الحَديث :

هذا الحديثُ من أفراد مسلم دون البخاري ؛ فقد أُخرجه في « صحيحه » ( ٨ ) من طرق عن ابن عمر حدَّثني أَبي عمر .

ورُوي عن ابن عمر مرفوعاً كما في « مجمع الزوائد » ( ٤٠ / ١ ) .

قال الترمذي في « سننه » ( ٥ / ٨ ): « والصحيح هو ابن عمر عن النَّبِيِّ عَيْنِيَةٍ » .

وأُخرجه الشيخان : البخاري ( ١ / ١١٤ – فتح ) ، ومسلم ( ٩ ) من حديث أبي هُريرة – رضي اللَّه عنه – .

وأُخرِج النَّسائي ( ٨ / ١٠١ ) حديث أُبي هُريرة مقروناً مع أَبي ذر – رضي اللَّه عنهما – .

قلت : وإسنادُه صحيح .

وروي حديث عمر عن النَّبيِّ عَيْنِيْ عَن جماعة من الصَّحابة - رضي اللَّه عنهم - : ابن عبَّاس ، وأنس بن مالك ، وجرير بن عبداللَّه ، وأبي عامر أو أبي مالك الأشجعي .

قلتُ : وأسانيدها لا تخلو من مقال ؛ لكنها يعتبر بها .

### أهمية الحديث:

قال ابنُ رجبِ الحنبليّ – رحمه اللّه – في « جامع العلوم والحكم » ( ص : ٥٤ – المنتقى ) : « وهو حديثٌ عظيمُ الشَّأن ، يشتمِلُ على شَرْحِ الدِّين كُلِّه ، ولهذا قال النَّبيّ عَيِّلِيَّهُ في آخره : « هذا جبريل أَتَاكُم يعلمكم دينكم » ، بعد أَن شرح درجةَ الإِسلام ، ودرجةَ الإِيانِ ، ودرجةَ الإِحسان ، فجعل ذلك كُلَّه ديناً (١)» .

(١) وأصل هذه الجمل من كلام لشيخ الإِسلام ابن تيميَّة - رحمه اللَّه - ذكره في « العبوديَّة » (ص: ٢٤ - ٢٥).

وقد كان المتقدمون إذا تصرَّف أَحدُهم في العبارة بزيادةٍ أَو نقص أَو اختصار لم ير ضرورةً للإِشارة إلى أَصلها .

وقد ابتلينا بنابتة في هذا العصر قَصَّرَ في العلم باعهم ، وطال في أذى أهل العلم ذراعهم ، وظنوا أنَّهم على شيء وليسوا كذلك ، فراحوا يكيلون لربَّانيّ هذه الأُمَّة ومن سلك سبيلهم في هذا الباب أَطنان التهم التي تدل على سخائم نفوسهم .

ولقد أتى عليَّ حين من الدَّهر تأثرت بمنهج المتقدمين (١٠) في ذلك ، ثم بدا لي أنَّ الأَفضل والأولى عدم العمل به في هذه الأعصار التي اكتفت من العلم بالشمِّ دون المطعم ، وذلك من باب حدِّثوا الناس على قدر عقولهم ، واللَّه أعلى وأُعلم . والمسألةُ تحتاج إلى بسط ستراه - إن شاء اللَّه - في بعض مقالاتنا المنشورة في العدد التاسع من رسالتنا « الأَصالة » .

وقله كان لشيخنا العلَّامةِ المحدُّثِ الفقيه أَبِي عبدالرحمن الأَلباني - حفظه اللَّه - فضلٌ في إيضاح ذلك وبيانه ؛ فجزاه اللَّه خيراً .

<sup>(</sup>۱۴) وقد يظن من زبَّبَ قبل أن يحصرم ، ولم يصبر على جرد المطولات ومقارنة المقالات : أن قولنا : أن ذلك منهنج للمتقدمين فيه مبالغة ، وقد اجتمع عندي من الأمثلة الواضحة على هذه المسألة ما يزيد على ألف مثال عن جِلَّةِ العلماء السابقين واللاحقين ، ووقفتُ على شهادات في ذلك لأهل العلم المحققين .

وقال - رحمه الله - ( ص : ٧٣ - المنتقى ) :

« فمن تأمَّلَ ما أَشرنا إليه مما دلَّ عليه هذا الحديثُ العظيمُ على أَنَّ جميعَ العلومِ والمعارف ترجعُ إلى هذا الحديث وتدخلُ تحته ، وأَنَّ جميع العلماءِ من فرق هذه الأُمَّة لا تخرج علومُهم التي يتكلَّمون فيها عن هذا الحديث وما دلَّ عليه مجملاً أَو مفصَّلاً:

فإِنَّ الفقهاء يتكلَّمون في العبادات التي هي من مجمَّلة خِصالِ الإِسلام، ويضيفون إلى ذلك الكلام في أَحكامِ الأَموال والأَبضاعِ والدماء، وكل ذلك من علم الإِسلام كما سبق التنبيه عليه، وبقي كثير من علم الإِسلام من الآداب والأَخلاق وغير ذلك لا يتكلَّم عليه إلَّا القليل منهم، ولا يتكلَّمون على معنى الشَّهادَتين وهما أَصلُ الإِسلام كُلِّه.

والذين يتكلَّمون على أُصول الديانات يتكلَّمون على الشَّهادتين ، وعلى الإيمان باللَّه ، وملائكته ، وكتبه ، ورسله ، واليوم الآخر والإيمان بالقدر .

والذين يتكلَّمون على المعارف والمعاملات يتكلَّمون على مقام الإِحسان ، وعلى الأَعمال الباطنة التي تدخل في الإِيمان أَيضاً ، كالخَشْية ، والمحبَّة ، والتَّوكُّل ، والرِّضا ، والطَّبر ، ونحو ذلك .

فانحصرت العلوم الشرعيَّةُ التي يتكلَّم عليها فرقُ المسلمين في هذا الحديث ، ورجعت كلُّها إِليه ، ففي هذا الحديث وحده كفايةً ، ولله الحمدُ والمنِّةُ » ا.ه. .

قلتُ : ولذلك فهو معدودٌ من الأَحاديث التي عليها مدارُ الإسلام وعُمْدَةُ الأَحكام .

وهذه الرسالةُ التي بين يديك مما يؤيد ما قيل في شأن هذا الحديث ، فَدونَك إِيَّاها .

رَفَحُ مجس ((رَجَيُ الْمِنْجَنَّرِيَّ (أَسِكِينَ الْمِنْزُ الْفِرْدِي كِ (سِكِينَ الْمِنْزُ الْفِرْدِي كِ www.moswarat.com



في قول عُمَر بن الخطَّاب – رضي اللَّه عنه – : « بينما نحنُ جلوسٌ » دلالةٌ على أَهميَّةِ مجالس العلم .

#### أهميتها :

ولذلك ينبغي على أُهلِ العِلْمِ عَقْدُ مجالِس التَّعَلَّمِ ؛ لأَن ذلك أَعلى مراتب الرَّبانيين كما قال رب العالمين : ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤتيه الله الكتاب والحُكْمَ والنَّبوَّة ثم يقول للناس كونوا عباداً لي من دون الله ولكن كونوا ربَّانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون ﴾ [ آل عمران : ٧٩] .

وبذلك أخبر الصادق الأمين عَيِّلْتُهِ: « مَنْ نفَّس عن مؤمنٍ كُربةً من كُرَب يوم القيامة ، كُربةً من كُرَب يوم القيامة ، ومن يسَّر على مُعْسرٍ يسَّر اللَّه عليه في الدُّنيا والآخرة ، ومن ستر مُسلماً سترهُ اللَّه في الدُّنيا والآخرة ، واللَّه في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه ، ومن سلك طريقاً يلتمسُ فيه علماً سهَّلَ اللَّه به طريقاً إلى الجنَّة ، وما اجتمع قومٌ في بيتٍ من بيوتِ اللَّه ، يتلونَ طريقاً إلى الجنَّة ، وما اجتمع قومٌ في بيتٍ من بيوتِ اللَّه ، يتلونَ

كتاب الله ، ويتدارسونه بينهم ، إِلَّا نزلت عليهم السَّكينة ، وغشيتهُم الرَّحمة ، وحفَّتهم الملائكة ، وذكرهم الله فيمن عنده ، ومن بطَّأَ(١) به عمله ، لم يسرع به نسَبُهُ »(٢).

مع ما فيه من جمال الدين ، والاقتداء بسُنَنِ السَّلف الصَّالحين ، وفي السابقين جماعة من العلماء العاملين كانوا يعقدون مجالس الحديث والفقه ؛ كمالك بن أنس ، وشعبة بن الحجاج ، ويزيد بن هارون ، ومحمد بن إسماعيل البخاري ، وأحمد بن حنبل ، وغيرهم - رحمهم اللَّه - .

### تعيين مجلس العلم:

وينبغي على العالم المُعلِّم أن يعيين للمتعلِّمين يوم المجلس ؛ لئلَّا ينقطعوا عن أشغالهم لإِتيانه ، ويعد بعضهم بعضاً به .

# التَّخوُّل بالموعظة والعلم وعدم الإملال:

على أَن يكون مجلس التعليم غِبَّاً لئلا يملَّ الطلابُ ، والأَصل في ذلك ما ثبت عن عبداللَّه بن مسعود - رضي اللَّه عنه - .

عن أَبِي وائل قال : كان عبداللَّه يُذَكِّرُ الناس في كلِّ يومِ خميس .

<sup>(</sup>١) قَصُّر أُو كان عمله ناقصاً .

<sup>(</sup> ٢ ) أُخرجه مسلم ( ٢٦٩٩ ) من حديث أبي هُريرة - رضي اللَّه عنه - .

فقال له رجل: يا أَبا عبدالرحمن لوددت أَنك ذَكَّرتنا كلَّ يومٍ. قال: « أَما إِنَّه يمنعني من ذلك أَنَّي أَكره أَن أُملَّكم (١)، وإني أتخولكم كما كان النَّبيّ عَيْنِكُ يتخولنا (٢) بها مخافة السآمة علينا »(٣). فإن أَراد الإكثار فثلاث مرَّات كل جمعة.

عنَ عكرمة عن ابن عبَّاس - رضى اللَّه عنهما - قال:

« حَدِّث الناس كل جمعة مرَّة ، فإِن أَبِيتَ فَمرَّتين ، فإِنْ أَبِيتَ فَمرَّتين ، فإِنْ أَكْثرتَ فَثلاث مرَّات ، ولا تمل الناس هذا القرآن ، ولا أَلفينَّك تأتي القومَ وهم في حديث من حديثهم فتقص عليهم فتقطع عليهم حديثهم فَتُملّهم ، ولكن أنصت ، فإذا أَمروك فَحَدِّثهم وهم يشتهونه ، فانظر السجع من الدعاء فاجتنبه ؛ فإني عهدتُ رسولَ اللَّه عَيْنَا وأَصحابه لا يفعلون إلَّا الاجتناب »(٤).

<sup>(</sup> ٢ ) يتعهدنا ليصلحنا ، والمراد كان يراعي الأُوقات في تذكيرنا .

<sup>(</sup>٣) أُخرجه البخاري (١/١٦٣ – فتح)، ومسلم (٢٨٢١)

<sup>· ( \\ \ )</sup> 

<sup>(</sup>٤) أُخرجه البخاري (١١ / ١٣٨ - فتح).

الملال » أُورد فيه آثاراً عن السَّلف الصالح .

وقال الخطيب في « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » ( ٢ / ١٢٧ ) تحت باب « كراهية إملال السَّامع وإضجاره بطول إملاء الحديث وإكثاره » :

« ينبغي للمحدث أن لا يطيل المجلس الذي يرويه ، بل يجعله متوسطاً ويقتصد فيه ، حذراً من سآمة السامع وملله ، وأن يؤدي إلى فتوره عن الطلب وكسله » .

ثم نقل عن المُبَرِّد قوله:

« من أطال الحديث وأكثر القول فقد عرض أصحابه للملال وسوء الاستماع ، ولأن يدع من حديثه فضْلةً يعاد إليها أصلح من أن يفضل عنه ما يلزم الطالب استماعه من غير رغبة فيه ولا نشاط له » .

وروى عن عبدالله بن المعتز قوله :

« من المحدثين من يُحسن أن يسمع ويستمع ، ويتقي الإملال ببعض الإقلال ، ويزيد إذا استملى من العيون الاستزادة ، ويدري كيف يَفْصِل ويصل ، ويحكي ويشير ، فذاك يَزين الأدب ، كما يتزين بالأدب » .

ومن المعلوم بداهةً أَن المستمعَ أُسرع ملالاً من المتكلم ، وأَنَّ القلوبَ تملّ كما تملّ الأَبدانُ .

ولذلك يستحب استعمال طُرَف الحكمة للترويح عن القلوب ، لما ورد عن الزهري :

« كان رجلٌ يجالس أُصحابَ رسول اللَّه عَيِّلِكُم ويذاكرهم ، فإذا كَثُرَ وثَقُلَ عليه الحديث قال : إِنَّ الأُذنَ مَجَّاجةٌ (١) ، وإن للقلب حَمْضة (٢) ، أَلا فهاتوا من أَشعاركم وأُحاديثكم »(٣).

ولذا كان الزُّهري إِذَا سئل عن الحديث يقول: أَحمضونا<sup>(٤)</sup>. قال محمد بن عبدالوهَّاب<sup>(٥)</sup>: « وذلك أَن الإِبل ترعى الحلة وهو ما خلا من النبت ، فتسأمه ، فترعى الحمض وهو الشورق ، فإِذَا أَكلَّتَ منه ، اشتهت الحلة ، فترد إلى الحلة ، فلذا قال : أَحمضونا أَي الحلطوا بالحديث غير الحديث حتى تتفتح النَّفس »<sup>(٢)</sup>.

حِرْصُ السَّلف الصالح على مجالس العلم: وينبغي على الطالب المُتعلِّم أَن يحرص على مجالس العلم، وأَن

<sup>(</sup>١) تقذف الكلام وتستكرهه وتملّه .

<sup>(</sup> ٢ ) شهوة .

<sup>(</sup> ٣ ) أُخرجه الخطيب في « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع »

<sup>(</sup> ۲ / ۱۲۹ – ۱۳۰ ) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن الكبرى » ( ٦٠٦ ) .

<sup>(</sup>٤) أخرجه الخطيب في « الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع »

<sup>(</sup> ٢ / ١٣٠ ) ، والبيهقي ِفي « المدخل إِلى السنن الكبرى » ( ٦٠٧ ) .

<sup>(</sup> ٥ ) أحد رواة الأثر السابق عن الزهري .

<sup>(</sup> ٦ ) « المدخل إِلى السنن الكبرى » ( ص : ٣٦٠ ) .

يَرِتَعُ في رياضها كما حرَّضَ على ذلك إِمام المَّقين عَيِّكِ قَائلاً: « إِذَا مررتم برياض الجنَّة فارتعوا » .

قالوا : وما رياض الجنَّة يا رسول اللَّه ؟

قال : « حِلَقُ الذِّكر ، فإِن لله تعالى سياراتٍ من الملائكة يطلبون حِلَقَ الذِّكر ، فإِذا أُتوا عليهم حَفّوا بهم »(١).

فإذا عين العالِمُ المعلَّمُ لطلَّابه اليوم ، وحدَّد المجلس فلا ينبغي لأَحد إِخلافَ موعده إِلَّا أَن يقطعه عن ذلك أَمرٌ يقوم عذره به .

وقد كان السَّلف الأول الذين سبقونا بالعلم والإيمان يحرصون كلَّ الحرص وأَشدَّه على العلم ومجالسه ، فقد كان حبر الأُمَّة وترجمان القرآن ابن عبَّاس - رضي اللَّه عنهما - يأتي أبواب الصَّحابة في عِزِّ الظَّهيرةِ يسأَلهم عن الحديث كما سيأتي بيانه - إِن شاء اللَّه .

بل إِنَّ أَحدَهم ليفوته حديث فيمرض مرضاً يُلزمه الفراش كما كان شُعْبَةُ بن الحجاج - رحمه اللَّه - يقول:

« إِني لأَذاكر الحديث فيفوتني فأَمرض »(٢).

<sup>(</sup>١) حسنٌ بشواهده كما بينته في « صحيح كتاب الأَذكار وضعيفه » (٤/٤) .

<sup>(</sup> ٢ ) « شرف أصحاب الحديث » ( ص : ١١٥ ) .

وكانوا يزدحمون على مجالس العلم ، حتى أن هشيماً - رحمه الله - كان سبب موته ازدحام الطلبة عليه ؛ كما قال الخطابي - رحمه الله - :

« ازدحم أُصحابُ الحديث على هشيم فطرحوه عن حماره ؟ فكان سبب موته »(١).

وكانوا يَعْدون في الطَّرقات للَّحاق بمجالس العلم ؛ كما قال شعبةُ بنُ الحجاج - رحمه اللَّه - :

« ما رأیت أحداً قط یعدو إِلَّا قلتُ : مجنون أو صاحبُ حدیثِ (7).

ومَنَ عرفَ فَضْلَ العِلْمِ ولذَّته فلا يزالُ طالباً للمزيد ، حريصاً عليه ، فهو منهومٌ لا يشبع كما قال رسول اللَّه عَيْلِيْنَهُ :

« منهومان V یشبعان : منهوم في علم V یشبع ، ومنهوم في دنیا V یشبع  $V^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) « العزلة » ( ص : ١٠١ ) .

<sup>(</sup> ٢ ) « الجامع لأخلاق الرواي وآداب السامع » ( ١ / ١٥٢ ) .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم (١/ ٩٢)، والبيهقي في « المدخل إلى السنن الكبرى.» (٣٠٤) من طريق قتادة عن أنس .

وصححه الحاكم على شرط الشيخين ، ووافقه الذهبيُّ .

وتعقبهما شيخنا – حفظه الله – في التعليق على « المشكاة » ( ٢٦٠ ) قائلاً : علَّته أن قتادة مدلس ، وقد عنعنه .

وله طریق آخر عن حماد بن مسلم عن حمید عن أنس .

أخرجه البيهقي في « شعب الإيمان ُ» ( ١٠٢٧٩ ) و « المدخل في السنن الكبرى » ( ٤٥٠ ) ، وابن الجوزي في « العلل المتناهية » ( ١١٣ ) ، وابن عدي في « الكامل » ( ٦ / ٢٢٩٨ ) .

قلتُ : في إسناده ضعف ، كما قال ابن عدي ، وابن الجوزي . وله شاهد من حديث ابن عبَّاس - رضي اللَّه عنها - .

أخرجه ابو خيثمة في « العلم » ( ١٤١ ) ، والبزّار ( ١٦٣ ) ، والطبراني في « الكبير » ( ١٩٠ ) و « الأوسط » ( ١٩٠ - مجمع البحرين ) . قال البزّار : ليث أصابه شبه الاختلاط ، فيبقى في حديثه لين ، ولا نعلمه يروى من وجه أحسن من هذا .

وقال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ( ١ / ١٣٥ ) : وفيه ليث بن أبي سليم ، وهو ضعيف .

قلتُ : ليث بن أبي سليم مدلس مختلط ؛ فالأمر كما قالا .

وأخرجه الدارمي ( ١ / ٩٦ ) موقوفاً على ابن عبَّاس ، والصحيح رفعه .

وله شاهد من حديث عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - .

وأخرجه الطبراني في « الكبير » ( ١٠٣٨٨ ) ، والقضاعي في « مسند الشهاب » ( ٣٢٢ ) ، وابن عدي في « الكامل » ( ٤ / ١٣٥٧ ) ، وابن المجوزي في « العلل المتناهية » ( ٢١١ ) .

قال الهيثمي في « مجمع الزوائد » ( ١ / ١٣٥ ) : وفيه أُبو بكر الداهري وهو ضعيف .

وأُخرجه البيهقي في « المدخل إلى السنن الكبرى » ( ص : ٣٠٠ ) ، والدارمي ( ١ / ٩٦ ) موقوفاً على عبدالله بن مسعود .



في وصفِ عمر بن الخطاب - رضي اللَّه عنه - بأَنَّهم كانوا جلوساً عند رسول اللَّه ، وقوله : « إِذ طلع علينا رجل » دلالة أَن العالم يؤتى في مجلسه ؛ لأَن من حقِّ العلم أَن يُؤتى ولا يَأْتي .

ولذلك ينبغي على العالم اعزاز نفسه وترفعه عن المُضِي إلى منزل من يريد العلم ؛ لأنَّه هوانّ بالعِلْمِ وذلَّةٌ أَن يحمله العالِمُ المُعَلِّمُ إلى بيت الطالب المُتَعلِّم .

فهؤلاء الصَّحَابَةُ - رضي اللَّه عنهم - لم يأنفوا أَن يأْتوا مجالس العلم، وكذلك جبريل عليه الصَّلاة والسَّلام رحل إليها تَعْلِيماً للصَّحَابة - رضي اللَّه عليهم - ، وتنبيهاً على حَقِّ العلم على المُتَعَلِّمِ.

وعلى ذلك سار السَّلَفُ الأول - رضي اللَّه عنهم - :

<sup>=</sup> قال البيهقى : هذا موقوف وهو منقطع .

وبالجملة ؛ فالحديث ثابت بهذه الطرق والشواهد ، وبذلك جزم السخاوي في « المقاصد الحسنة » ( ١٢٠٦ ) فقال :

<sup>«</sup> وهي وإن كانت مفرداتها ضعيفة فبمجموعها تقوى » . واللَّه أُعلى وأُعلم .

عن ابن عبَّاس - رضي الله عنهما - قال:

« لمَا قُبِضَ رسول اللَّه عَيْنَ قَلْت لرجل من الأَنصار : هَلُمَّ فلنسأَل أَصحابَ رسول اللَّه عَيْنَ فإنهم البيع كثير .

قال: واعجباً لك يا ابن عبَّاس، أُترى الناس يفتقرون إِليك وفي الناس من أُصحاب رسول اللَّه عَيْنَا من فيهم ؟!

قال: فترك ذاك، وأقبلت أنا أَسأَل أَصحاب رسول اللَّه عَلَيْكُم عن الحديث؛ فإن كان ليبلغني الحديث عن الرَّجل فآتي بابه وهو قائل<sup>(۱)</sup>، فأتوسدُ رِدائي على بابِه، تَسْفي<sup>(۲)</sup>الريخ عَليَّ من التُرابِ. فيخرج فيقول: يا ابن عمِّ رسول اللَّه ما جاء بك ألا أَرسلت إلىَّ فآتيك!

قال : أَنَا أَحِقُ أَن آتيك ، فأُسأَله عن الحديث .

قال : فعاش ذلك الأُنصاريَّ حتى رآني وقد اجتمع الناسُ حولي يسأَلوني ، فيقول : هذا الفتى كان أُعقلَ منِّي »(٣).

<sup>(</sup>١) نائمٌ وقت القيلولة ، وهي سنَّةٌ نبويَّة لقول رسولِ اللَّه عَيْنِكُمْ :

<sup>«</sup> قيلوا فإن الشياطين لا تقيل » .

وهو حديث حَسَنٌ ، وانظر « السلسلة الصحيحة » لشيخنا ( ١٦٤٧ ) . ( ٢ ) تذرو .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الحاكم (١/١٠٦ - ١٠٧)، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (٦٧٣)، والخطيب في « الجامع لأخلاق الراوي وآداب =

وتلقى ذلك التَّابعون ومن اتبعهم بإحسان حتى أُطلق الإِمام مالك - رحمه اللَّه - مقولته المشهورة : « العلم يؤتى ولا يأْتي » التي تَحَدَّث بها الزَّمان ، وسارت بها الرُّكبانُ .

# صيانةُ العلم وتعظيمُه في النُّفوس :

وبذلك صانَ أهلُ العلمِ العِلمَ فصانَهم ، وعظَّموه في نُفوسِ طُلَّابه فعظَّمهم ، وصدق علي بن عبدالعزيز الجرجاني في قوله : يقول ون فيك انقباض وإنما رأوا رجلاً عن موقفِ الذُّلُ أَحْجما أَرى الناسَ مَنْ داناهم هان عندهم ومن أَكْرَمَتُهُ عِزةُ التَّفْسِ أُكْرِما وما زلتُ منحازاً بعرضي جانباً من اللهِ ماعتدُ الصِّيانة مغنما ولم اقض حقَّ العلم إن كان كلما بدا طَمَعْ صيَّرته لي سُلَّما إذا قيل هذا مَنهَلٌ قلت : قد أَرى ولكن نفس الحُرُّ تحتمل الظَّما

= السامع » ( ١ / ١٥٨ - ١٥٩ ) ، وابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ١ / ١٥٨ ) .

قال الحاكم : هو أُصِل في طلب الحديث وتوقير المحدث .

قلت : وفي هذا الأثر آداب للمتعلمين من جملتها :

١ - عدم الإِثقال على الشيوخ في غير وقت المجلس ، وعدم ازعاجهم
 في وقت تفرغهم لأَنفسهم أو أَهلهم ، وخلوتهم ، وقيلولتهم .

٢ - فضل طلب العلم ني الصغر ، وأَنه أُجدى وأَنفع .

فما أُحرى طلبة العلم أَن يتبلغوا بهذه الآداب الرضيَّة ، ويتزودوا بهذه الأَخلاق الإيمانيَّة ؛ ليعيدو: عناران الصحوة العلمية السَّلفيَّة .

وما كل برق لاح لي يستفرُّني ولا كل أَهلِ الأَرض أَرضاه مُنعما ولم أبتذل في خدمةِ العلم مُهْجَتي لأَخدُمَ من لاقيتُ بل لأُخدما أَأَشقى به غرساً وأجنيه ذلة إذن فاتباعُ الجهلِ قد كان أَخزما ولو أَن أَهلَ العلم صانوه صانهم ولو عَظَموه في النَّفوس لعُظُما ولكن أَهلَ العلم صانوا ودنَّسوا مُحَيَّاه بالأَطماع حتى تَجَهَّما(١)

وإِتيانُ أَهل العلم في مجالسهم فيه تعظيم للعلم كما قال مَعْمَرُ سمعت الزهري يقول :

« إِن كنت لآتي بابَ عروة ٍ فأجلس ثم انصرف فلا أُدخل - ولو شئت أَن أَدخل لدخلت - **إعظاماً له** »<sup>(٢)</sup>.

وفیه تطییب لنفوس حاملیه ؛ فعن ابن عبَّاس - رضي اللَّه عنهما - قال :

« وجدت عامَّة عِلْمِ رسول اللَّه عَلِيْكُ عند هذا الحيِّ من الأَنصار ، إِن كنت لأَقيل بباب أُحدهم ، ولو شئت أَن يؤذن لي

<sup>(</sup>١) انظر لزاماً : « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » (١/ ٣٧١) و « يتيمة الدهر » للثعالبي (٤/ ٢٣) .

<sup>(</sup> ٢ ) أخرجه أبو نعيم في « الحلية » ( ٣ / ٣٦٢ ) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » ( ٦٧٥ ) ، والخطيب في « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » ( ١ / ١٥٩ ) .

عليه لأذن لي عليه ، ولكن ابتغي بذاك طيب نفسه »(١).

# إيَّاكم وأبواب السلطان:

ومما هو جديرٌ بالتنبيه في هذا المقام: أنَّه ينبغي على أَهْلِ العلم الابتعادُ عن أَبواب السُّلطان .

قال سفيان الثوري - رحمه الله - يوصي عباد الخواص -رحمه الله - :

« وإِيَّاكُ والأمراءَ أَن تدنو منهم وتخالطهم في شيءٍ من الأُشياء ، وإِيَّاكُ أَن تُخدع ، فيقال لك : تَشَفْعُ ، وتدرأُ عن مظلومٍ ، أو تردُّ مظلمةً ، فإِنَّ ذلك خديعة إبليس ، وإِنَّمَا اتَّخذها فُجَّار القُرَّاء سُلَّماً »(٢).

قال ابن الجوزيَّ - رحمه اللَّه - في « تلبيس إِبليس » ( ص : ١٢١ - ١٢٢ ) :

« ومن تلبيس إبليس على الفُقَهاء مخالطتُهم الأمراء والسَّلاطين ،

(١) أخرجه أبو خيثمة في « العلم » (١٣٣ ) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (٦٧٤ ) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (٢ / ١٤٢ ) ، و الجامع لأخلاق الراوي وآداب السَّامع » (١ / ١٥٩ ) .

( ٢ ) وهي وصيَّة جامعة مشهورةٌ في الآداب ، والحكم ، والأمثال والمواعظ ، متداولة لدى أهل العلم .

وانظر تخريجها وشرحها في كتابي : « من وصايا السلف » ( ص : ١٩ – ٢٥ ) نشر دار ابن الجوزي – الدمام . ومداهنتُهم ، وتركُ الإِنكار عليهم مع القُدْرةِ على ذلك .

وربما رخَّصوا لهم فيما لا رخصة لهم فيه ؛ لينالوا من دنياهم عَرَضاً ، فيقع بذلك الفسادُ ؛ لثلاثة أُوجه :

الأُول : الأَمير ؛ يقول : لولا أَنَّي على صواب ؛ لأَنكر عليَّ الفقيه ، وكيف لا أَكون مصيباً وهو يأكُلُ من مالي ؟!

الثاني: العامي؛ أنَّه يقول: لا بأس بهذا الأَمير، ولا بماله، ولا بأَفعاله؛ فإِنَّ فلاناً الفقيه لا يبرمُ عِنْده.

الثالث: الفقيه ؛ فإِنَّه يُفْسدُ دينه بذلك .

وقد لَبَّس إِبليسُ عليهم في الدُّخول على الشُلطان ، فيقول : إِنَّمَا تدخل لتشفعَ في مُشلم .

وينكَشِفُ هذا التلبيس بأنَّه لو دخل غيرُه يشفع ؛ لما أَعجبَهُ ذلك ، وربما قدح في ذلك الشخص ؛ لتفرده بالسلطان .

وفي الجملة ، فالدخولُ على السَّلاطين خطرٌ عظيمٌ ؛ لأَنَّ النَيَّة قد تحسُن في أُول الدخول ، ثم تتغير بإكرامهم وإِنعامهم ، أو بالطمع فيهم ، ولا يتماسك عن مداهنتهم ، وترك الإِنكارِ عليهم .

وقد كان سفيانُ الثوريُّ - رضي اللَّه عنه - يقول : « ما أَخافُ من إِهانَتهم لي ، إِنَّما أَخافُ من إِكرامهم ، فيميلُ

القلب إليهم » أ.ه. .

وقال الحافظ ابن رجب الحنبلي - رحمه الله - في « شرح حديث ما ذئبان جائعان » (ص: ٥٣):

« وقد كان كثيرٌ من السَّلف يَنْهَوْن عن الدُّخولِ على الملوكِ لمن أَراد أَمِرَهم بالمعروف ونهيهم عن المُنْكر أَيضاً .

وممن نهى عن ذلك عمر بن عبدالعزيز ، وابن المبارك ، والثوري ، وغيرهم .

وقال ابن المبارك :

ليس الآمرُ النَّاهي عندنا من دخل عليهم ، فأمرهم ونهاهم ، إِنَّمَا الآمرُ النَّاهي من اعتزلهم .

وسببُ هذا ما يُخشى من فتنة الدُّخول عليهم ، فإن النَّفس قد تُخَيِّلُ للإِنسان إِذا كان بعيداً أَنَّه يأمرهم وينهاهم ويغلظ عليهم ، فإذا شاهدهم قريباً ؛ مالت النَّفش إليهم ؛ لأَنَّ محبة الشَّرف كامنةٌ في النَّفس له ، ولذلك يداهنهم ويلاطفُهم ، وربما مال إليهم وأحبَّهم ، ولا سيَّما إِنْ لاطفوه ، وأكرموه ، وقَبِلَ ذلك منهم .

وقد جرى ذلك لعبد الله بن طاوس مع بعض الأُمراء بحضرة أبيه طاوس ، فوبَّخه طاوس على فعله ذلك .

وكتب سفيان الثوري إلى عباد بن عباد ، وكان في كتابه : إيّاك والأُمراء أَن تدنو منهم ، أَو تخالطهم في شيءٍ من الأَشياء ... إلخ » أ.هـ .

قال علَّامةُ الأُندلس ابنُ عبدالبر - رحمه اللَّه - في « جامع بيان العلم » ( ١ / ١٨٥ - ١٨٦ ) خاتماً الباب الذي ذكر فيه ذمَّ السَّلَفُ للدخولِ على الأُمراء والسلاطين :

« معنى هذا الباب كله في الشلطان الجائرِ الفاسقِ ، فأمَّا العدل منهم الفاضل ؛ فمداخلتُه ورؤيتُه وعونُه على الصَّلاح من أفضل أعمال البِرَّ ، أَلا ترى أَن عمر بن عبدالعزيز إِنَّما كان يصاحبُه جلَّةُ العلماءِ ؛ مثل عروة بن الزَّبير وطبقته ، وابن شهاب وطبقته .

وقد كان ابن شهاب يدخل إلى الشَّلطان عبدالملك وبنيه بعده .

وكان ممَّن يدخل على السلطان: الشعبيُّ ، وقبيصةُ ، وابن ذؤيب ، ورجاء بن حيْوة الكندي ، وأَبو المقدام – وكان عالماً فاضلاً – والحسن ، وأَبو الزناد ، ومالك بن أَنس ، ، والأَوزاعي ، والشافعي ، وجماعة يطول ذكرهم .

وإذا حضر العالمُ عند السلطان غبًّا فيما فيه الحاجة ، وقال خيراً ، ونطق بالعلم ؛ كان حسناً ، وكان في ذلك رضوان الله إلى يوم يلقاه .

ولكنها مجالسُ الفتنةُ فيها أغلب ، والسلامة منها ترك ما فيها » أ.ه. .

قلتُ : صدقوا وبرُّوا ونَصَحوا - رحمهم اللَّه - فقد كانوا كالنَّذير العُريان الذي لا يكذبُ أَهلَه ، وكيف لا يكونون كذلك وهم يسمعون قولَ رسولِ اللَّه عَيِّلِيْهِ :

« من أُتي السلطان ؛ افتتن »(١).

وينبغي أن يكون أهلُ العلم كأبي حازم فقد أرسل إليه عبدالرحمن بن خالد: « أَن ائتنا حتى نسألك وتحدثنا » .

فقال أبو حازم: « معاذَ اللَّه أُدركت أَهل العلم لا يحملون الدِّين إلى أَهلِ الدنيا ، فلن أكون بأول من فَعَلَ ذلك ، فإن كان لك حاجةٌ فأبلغنا » .

<sup>(</sup> ۱ ) أخرجه أبو داود ( ۲۸۵۹ ) ، والترمذي ( ۲۲۵۲ ) ، والنَّسائي ( ۷ / ۱۹۵ – ۱۹۳ ) ، وأُحمد ( ۱ / ۳۵۷ ) ، وغيرهم .

من طریق سفیان عن أَبي موسى عن وهب بن منبه عن ابن عبَّاس . وإسناده ضعیف ؛ لأن أَبا موسى مجهول .

ولكن له إِسناد آخر عند البيهقي في « شعب الإِيمان »(٣ / ٢ / ٢٤٨) ، فبه يتقوَّى إِن شاء اللَّه .

وله شاهدان خرجتهما في رسالتي : « الرياء ذمه وأَثْره السيئ في الأُمَّة » ( ص : ٣٤ ) .

وبهما يصح الحديث ، والخمد للَّه أُولاً وآخراً .

فتصدی له عبدالرحمن وسأل منه وقال له: « لقد ازددت علینا بهذا کرامة »(۱).

عن يوسف بن أسباط قال: سمعت سفيان الثوري يقول: « إِذَا رأَيت القارئ يلوذ بباب السلطان فاعلم أنَّه لص، فإِذَا رأيته يلوذ بالأَغنياء فاعلم أنَّه مرائى »(٢).

<sup>(</sup> ١ ) « حلية الأولياء » ( ٣ / ٢٣٨ ) .

<sup>. (</sup>  $\Upsilon$  ) Hank (  $\Upsilon$  ) .



في قول عمر - رضي اللَّه عنه - واصفاً جبريل عليه السَّلام: «شديدُ بياض النَّياب شديد سواد الشّعر، لا يرى عليه أَثُو السَّفر» دلالة على أَنَّ العالمَ المُعلِّم ينبغي أَن يكون في مَجْلسه وحال روايتِه على أَكمل هَيْتِه وأَفضل زينته ، وعليه أَن يتعاهد نفسه قبل ذلك بإصلاح أُموره التي تجمله عند الحاضرين من المُوافقين والمُخَالفين .

#### ثيابه:

وكذلك المؤمن يُحبُّ أَن يكون ثوبُه نظيفاً ونعلُه حسنةً ، فعن عبد اللَّه بن مسعود - رضي اللَّه عنه - عن النَّبيّ عَيْنِيْكُم قال :

« لا يدخل الجنَّةَ من كان في قلبه مثقال ذرَّةٍ من كبر » . قال رجل : إِنَّ الرجل يُحبُ أَن يكون ثوبُه حسناً ونعلُه حسنة . فقال : « إِنَّ اللَّه جميلٌ يحبُّ الجمالِ الكبْرُ بَطَرُ (١) الحقِّ وغَمْطُ (٢) النَّاس »(٣).

<sup>(</sup>١) هو دفعُه وإنكارُه ترفعاً وتجبراً .

<sup>(</sup> ۲ ) احتقارهم .

<sup>(</sup> ٣ ) أخرجه مسلم ( ٩١ ) ( ١٤٨ ) .

ويُشتَحَبُ له لبسُ الثِّيابِ البيض كما كانت ثيابُ جبريل عليه الصلاة والسلام التي رآه بها الصحابة - رضوان اللَّه عليهم - ، وكذلك قال رسولُ اللَّه عَيْضَةً :

« البسوا من ثيابكم البياض ، فإِنَّها من خير ثيابكم ، وكفنوا فيها موتاكم »(١).

ولكن عليه أن يتجنَّبَ لبس أَرفع الثّياب خوفاً من الاشتهار بها أو تسمو إليه الأبصار ، ولأن ذلك من التّواضع كما قال رسولُ اللّه عَلِيلِهِ :

« من ترك اللباس تواضعاً لله وهو يقدرُ عليه دعاه الله يوم القيامة على رؤوسِ الخلائق حتى يُخَيِّرَه في أي محلل الإيمان شاء يَلْبَسها »(٢).

# إكرام الشُّعر والخضاب

وعليه أَن يكرمَ شعرَه ؛ فيسكنَ شَعْثَه ، ويدهَنه بالطيِّب ، لقول

<sup>(</sup>۱) أخرجه أُبو داود (۳۸۷۸) و (٤٠٦١)، والترمذي (٩٩٤) وابن ماجه (١٤٧٢ و ٣٥٦١) وغيرهم من حديث ابن عبَّاس – رضي اللَّه عنهما – .

والحديث صححه الترمذي والحاكم ووافقه الذهبي وشيخنا .

وقال الترمذي : وهو الذي يستحبه أَهلُ العلم .

<sup>(</sup> ٢ ) صحيح بطرقه ؛ كما بينته في رسالتي « التواضع في ضوء الكتاب والسنّة الصحيحة » ( ص : ١٢ ) نشر دار ابن القيم - الدمام .

رسول اللَّه عَلَيْكُم :

« من كان له شعر فليكرمه »(۱).

ويُغَيِّر شيبه بالخِضابِ مُخالفةً لليهود والنَّصارى ، والمستحبُّ أَن يكون بالحنَّاء والكَتَم .

عن أبي هريرة - رضي الله عنه - أن رسول الله عليه قال: « إِنَّ اليهود والنَّصاري لا يصبغون فخالفوهم »(٢).

قال : الشوكاني – رحمه اللَّه – في « نيل الأُوطار » ( ١ / ١٤٨ ) معلقاً على هذا الحديث :

« يدل على أَنَّ العلَّة في شرعيَّة الصّباغِ وتغيير الشَّيب هي مخالفةُ اليهود والنَّصارى ، وبهذا يتأكد استحبابُ الخِضابِ ، وقد كان رسولُ اللَّه عَيِّلِيَّةٍ يبالغُ في مخالفة أَهل الكتاب ويأْمرُ بها .

وهذه السنَّةُ قد كَثْرَ اشتغالُ السَّلف بها ؛ ولهذا ترى المؤرخين في التَّراجِم لهم يقولون : وكان يخضبُ وكان لا يخضبُ .

<sup>(</sup>١) أُخرجه أَبو داود (٤١٦٣) وغيره من حديث أَبي هريرة - رضي اللَّه عنه - .

وصححه شيخنا – حفظه اللّه – في « الصحيحة » ( ٥٠٠ ) . ( ٢ ) أُخرجه البخاري ( ١٠ / ٣٥٤ – فتح ) ، ومسلم ( ٢١٠٣ ) من حديث أبي هريرة – رضي اللّه عنه –

قال ابنُ الجوزي: قد اختضبَ جماعةٌ من الصَّحابة والتَّابعين، وقال أَحمدُ بن حنبل - وقد رأَى رجلاً قد خضب لحيته - : إِنَّي لأَرى رجلاً يُحيي مَيْتاً من السُّنَّة وفرح به حين رآه صَبَغ بها » أَ.هـ . وعليه أن يتجنَّب السَّواد .

عن جابر بن عبدالله - رضي الله عنه - قال : أُتيَ بأبي قَحَافَةَ يوم فَتْحِ مَكَّةَ ورأْسُهُ ولحيتُهُ كالثَّغامَةِ (١) بياضاً ، فقال رسول الله : « غيروا هذا بشيء واجتنبوا السَّواد »(٢).

#### ریځــه ،

وعليه أن يتجنب من الأَطعمة ما كُرِه ريحُه كالثَّومِ والبَصَل والكَرَّاثِ وبخاصةِ الدُّخان الذي ابتلي به كثيرٌ من الناس ؛ فإِنَّ مجالس العلمِ تشهدُها الملائكةُ وتحفُّها ، وهي تتأذى مما يتأذى منه بنو آدم .

وقد ورد في رواية الحديث عند النَّسائي : إ

« إِذَا أَقبل رجل أَحسن النَّاس وجهاً ، وأَطيب النَّاس ريحاً ، كأَنَّ ثيابه لم يمسَّها دنس » .

<sup>(</sup> ۱ ) شجرة تبيض كالثلج ، شبه بياض الشيب به .

<sup>(</sup>٢) مسلم (٢١٠٢).

### وبالجملة فعليه المحافظة على خصال الفطرة .

عن عائشة - رضي الله عنها - قالت: قال رسول الله عَلَيْكَةِ:

« عشرةٌ من الفطرةِ: قصَّ الشَّاربِ، وإعفاءُ اللَّحيةِ، والسِّواكُ
واستنشاقُ الماء، وقَصَّ الأَظفارِ، وَغَسْلُ البَراجِمِ (١)، ونتف الإِبطِ،
وحَلْقُ العانة، وانتقاصُ الماءِ.

قال زكريا $^{(7)}$ : قال مصعب $^{(7)}$ : ونسيتُ العاشرة ، إِلَّا ان تكون المضمضة .

زاد قتيبة <sup>(١)</sup>قال وكيغٌ <sup>(٥)</sup> : انتقاص الماء يعني الاستنجاء <sup>(١)</sup> .

<sup>(</sup>١) عُقَدُ الأَصابع ومفاصِلُها كلّها .

<sup>(</sup> ٢ ) هو ابن أبي زائدة .

<sup>(</sup> ٣ ) هو ابن شيبة .

<sup>(</sup> ٤ ) هو ابن سعيد . .

<sup>(</sup> ٥ ) هو ابن الجرَّاح بن مليح .

<sup>(</sup> ٦ ) أخرجه مسلم ( ٢٦١ ) .





في قول عمر بن الخطَّاب - رضي اللَّه عنه - : « حتى جلِس إلى النَّبيِّ عَيِّلِكِّهِ فَأَسندَ ركبتيه إلى ركبتيه ووضع يديه على فخذِه (۱)» دلالةٌ على وجوب توقير مجلس العلم والجلوس بين يدي أهل العلم بأدبٍ وخشوعٍ ؛ حيث جاء في حديث أبي ذر وأبي هُريرة - رضي اللَّه عنهما - عند النَّسائي قالا :

« كان رسول اللَّه عَيِّكَ يجلس بين ظهراني أَصحابه فيجيء الغريب فلا يدري أَيهم حتى يسأَل ؛ فطلبنا إلى رسول اللَّه عَيْكَ أَن نَعل له مجلساً يعرفُه الغريب إذا أَتاه فبنينا له دكاناً من طين كان يجلس عليه ، وإنَّا لجلوس ورسول اللَّه عَيْكَ في مجلسه إذا أَقبل رجل أَحسن النَّاس وجهاً ، وأَطيب النَّاس ريحاً ، كأنَّ ثيابه لم يمسّها دنس ،

<sup>(</sup>١) وهذه الجلسة تشبه جلسة التشهد في الصَّلاة ، وكان هذا ديدن طلاب العلم حتى مُرِفوا بأُصحاب الثَّفَنَات ، وهي الركب ؛ لجثوهم عليها في مجالس العلم .

حتَّى سلَّمَ في طرف البساط فقال: السَّلامُ عليك يا محمد فردَّ عليه السَّلام قال: أدنو يا محمد، قال: « ادنُه » فما زال يقول: ادنو مراراً ، ويقول له: « ادنُ » حتى وضع يده على ركبتي رسول اللَّه عَيِّلِيَّمَ ».

# الصحابةُ يُوَقِّرُوْنَ رسولَ اللَّهُ عَيِّكُم :

وكان الصحابة - رضي الله عنهم - إِذَا جَلَسُوا إِلَى النَّبِيِّ عَيْشِيِّهُ أَطرقوا كَأَنَّمَا عَلَى رؤوسهم الطَّير .

عن أبي سعيد الخدري - رضي اللَّه عنه - : أَنَّ رسول اللَّهُ عَنْهُ عَنْ رَسُولُ اللَّهُ عَنْهُ عَلَى المنبر فقال :

« إِنَّمَا أَخشَ عليكم من بعدي ما يُفْتَحُ عليكم من بركات الأَرض ، ثم ذكر زَهْرَة الدنيا فبدأَ بإِحداهما وثَنَّى بالأُخرى .

فقام رجل : فقال : يا رسول الله أو يأتي الخَيْرُ بالشَرِّ ؟ فسكت عنه النَّبِيّ عَيِّلِيِّهِ ، قلنا يوحي إليه ، وسكت النَّاس

فسكت عنه النبيّ عليه ، فلنا يوحى كأن على رؤوسهم الطير » الحديث (١).

قال ابنُ الأُنباري : « قولهم : جلساءُ فلانِ كأُثُمَا على رؤوسِهم الطيرُ في هِذَا قولان :

<sup>(</sup>١) أُخرجه البخاريُّ (١/ ١٨ - ٤٩ - فتح).

أحدهما: أن يكون المعنى أنَّهم يسكنون فلا يَتَحَرَّكون، ويغضون أبصارَهم، والطيؤ لا تقعُ إِلَّا على ساكنٍ، يقال للرجل إذا كان حليماً وقوراً: إِنَّه لساكن الطير الطائر، أي كأن على رأسه طيراً؛ لسكونه.

والقول الثاني: أنَّ الأصل في قولهم: كأَّمَا على رؤوسهم الطَّير؛ أن سليمانَ بن داود كان يقولُ للرِّيح: أَقلِّينا ، وللطيْرِ أَظلَّينا ، فتقله وأصحابه الريخ ، وتظلهم الطيرُ ، وكان أصحابه يغضون أبصارهم هيبةً له وإعظاماً ، ويسكنون فلا يَتَحرَّكون ، ولا يتكلَّمون بشيء إلَّا أن يسألهم فيجيبوا ، فقيل للقوم إذا سكنوا: هم علماءُ وقراء كأَنَّما على رؤوسِهم الطيرُ ، تشبيهاً بأصحاب سليمان عليه السَّلام »(١).

وقد كان بعضُ الصَّحابَةِ - رضي اللَّه عنهم - لا ينظرُ إلى وجه رسول اللَّه عَيِّالِيَّةِ إِلَّا لماماً ، وذلك إعظاماً له ، لأَنَّه يطرقُ إِذا جالسه حتى لو أَردته أَن يصف رسول اللَّه لما استطاع .

عن عبدالرحمن بن شُماسة المَهْرِي قال:

حضرنا عمرو بن العاص وهو في سِيَاقَةِ الموت<sup>(٢)</sup>، فبكى (١) « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السَّامع » (١/١٩٢ - ١٩٣).

( ۲ ) حال حضور الموت .

طويلاً ، وحوَّلَ وجهه إلى الجدار ، فجعل ابنه يقول :

يا أُبتاه أَما بشَّركَ رسول اللَّه عَلَيْتُهُ بكذا ؟ أَما بشَّركَ رسول اللَّه عَلِيْتُهُ بكذا ؟ مَا بشَّركَ رسول اللَّه عَلِيْتُهُ بكذا ؟ مَا يَعْلَيْهُ بكذا ؟ مَا يَعْلَيْهُ بكذا ؟ مَا يُعْلَيْهُ بكذا ؟ مَا يُعْلِقُهُ مِا يَعْلَيْهُ مِا يَعْلَمُ عَلَيْتُهُ مِا يَعْلَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَ

قال: فأُقبلَ بوجههِ فقال:

إِنَّ أَفضل مَا نُعِدُّ شَهَادَةً أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّه ، وأَنَّ محمَّداً رسول اللَّه ؛ إِنِّى قد كنتُ على أَطباقٍ ثلاث (١):

لقد رأيتني وما أحد أشد بُغضاً لرسول الله عَلَيْكُم منّي ، ولا أحبَّ إليَّ أَن أكون قد استمكنتُ منه فقتلته ، فلو مُثُ على تلك الحال لكنت من أهل النَّار .

فلما جعل اللَّه الإِسلام في قلبي أُتيت النَّبيَّ عَلَيْكَ فقلت: السَّبيَّ عَلَيْكَ فقلت: السَّبيَّ عَلَيْكَ فقلت السَّبيَّ عَلَيْكِ فقلت السَّبيَّ عَلَيْكِ فَلمُ

قال : فقبضت يدي .

قال : « ما لك يا عمرو ؟ » .

قلت : أُردت أَن أَشترط .

قال : « تشترط بماذ ؟ » .

<sup>(</sup>١) أُحوال ثلاث كما قال تعالى : ﴿ لِتَرْكُبِنَّ طَبِقاً عَنْ طَبِق ﴾ [ الانشقاق : ١٩] .

قلت : أن يغفر لي .

قال : « أَما علمت أَنَّ الإِسلام يهدم ما كان قبله ، وأَنَّ الهجرة تهدم ما كان قبله ؟ » .

وما كان أَحدٌ أَحبُ إليَّ من رسول اللَّه عَيْنِ ولا أَجلُ في عيني منه ، وما كنت أُطيق أَن أَملاً عينيَ منه إِجلالاً له ، ولو سئلتُ أَن أَصفهُ ما أَطقتُ ، لأَني لم أكن أَملاً عينيَّ منه ، ولو مت على تلك الحال لرجوت أَن أكون من أَهل الجنَّة .

ثمَّ وَلينا أَشياءَ ما أَدري ما حالي فيها ؟ فإِذا أَن مُتُّ ، فلا تصحبني نائحة ولا نارٌ ، فإِذا دفنتموني فَشُنُوا عليَّ التراب شَنَّا (١)، ثم أَقيموا حول قبري قدر ما تُنحرُ جزورٌ ، وَيُقْسَمُ لحمُها حتى استأنس بكم ، وأَنظَرَ ماذا أُراجعُ به رسلَ ربِّي (٢).

سبيل التابعين في توقير العلماء ومجالسهم : وسار على مثل ذلك التابعون ومن بعدهم .

عن مغيره قال : « كنا نهاب إبراهيم $^{(7)}$ كما يهاب الأمير  $^{(2)}$  .

<sup>(</sup>١) بالشين المعجمة هو الصُّبُّ مفرَّقاً .

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٢١).

<sup>(</sup>٣) هو إبراهيم بن يزيد بن قيس النَّخعي .

<sup>(</sup>٤) هذه الآثار من « الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع » (١/١) .

عن أيوب قال : « كان الرجلُ يجلس إلى الحَسَنِ ثلاثَ سنين فلا يسأَله عن شيءٍ هيبةً له » .

عن عبدالرحمن بن حرمله الأسلمي قال: « ما كان إنسان يجترئ على سعيد بن المسيّب يسأله عن شيء حتى يُستأذنه كما يستأذن الأمير » .

وقال ابن الخياط يمدح مالك بن أنس:

يدع الجوابُ فلا يراجع هَيْبَةً والسائلون نواكِس الأَذقان نورُ الوقارِ وعزُّ سلطانِ التَّقى فهو المَهِيبُ وليس ذا سُلطان وعن أَبي عاصم قال: كنا عند ابن عون (١) - وهو يحدَث فمر بنا إبراهيم بن عبدالرحمن بن حسن في موكبه - وهو إذْ ذاك يُدْعى إماماً بعد قتل أَخية محمد - فما جَسَرَ أَحدٌ أَن ينظرَ إليه ، فضلاً عن أَن يقومَ هيبةً لابن عون » .

وما ذلك إِلَّا أَن العلم في تصوِّرِهم كان عمليةَ تغييرِ في سلوك المرءِ نحو الخَيْر ، ولم يكن جمع معلوماتٍ لمجاراة السفهاء ، ومماراة العلماءِ ، والتباهي أمام العوامِّ ، وتصدر المجالس .

عن الحسن قال: «كان الرَّجُلُ يطلبُ العلمَ فلا يلبث أَن يُرى ذلكَ في تَخشُّعِهِ وهديه ولسانه وبصره ويده »(٢).

<sup>(</sup>١) هو عبداللُّه بن عون بن أرطبان البصري .

<sup>(</sup>٢) ( الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع (١ / ١٤٢) و ( جامع =

وينبغي على العلماء أن يُعَظِّمُوا مجالس العلم في نفوس تلاميذهم ، ويوجهوا من يقع في خطأ إلى الصواب .

عن أَحمد بن سفيان القطان : «كان عبدالرحمن بن مهدي لا يُتَحَدَّثُ في مَجْلِسه ، ولا يُبْرى فيه قَلَمٌ ، ولا يَبْتَسِمُ أَحدٌ ؛ فإِنَّ تَحدَّث أَو بَرى قلماً صاح ولبس نعليه ودخل .

وكذا يفعل ابن نُمير ، وكان من أشَدِّ النَّاس في هذا ، وكان يغضب ويصيح ، وكان إذا رأَى من يَبْري قلماً تغَيَّر وجهه .

وكان وكيع أيضاً في مجلِسه كأنَّهم في صلاةٍ ، فإِنَّ أَنكرَ من أَمرِهم شيئاً انتعل ودخل »(١).

#### أنصاف المتعلمين:

وإني لأَعجَبُ أَشدَّ العَجَبِ من ناشئة إِذا جلس أَحدُهم في مجلس العلم رأيته يُضَيِّقُ على العالم في مجلسه ؛ فيزاحمه ، وإِذا شَئِلَ العالمُ سؤالاً سَبَقَه ، وإِذا لم يُعْجِبْه الجوابُ تَعَامَز مع بَعْضِ قُرَنائِه .

عن أبي عاصم النبيل قال : « سمعت سفيان الثوري وقد حضر مجلسه شابٌ من أهل العلم ، وهو يترأسُ ويتكلَّمُ ويتكبَّر بالعلم على من هو أكبر منه .

<sup>=</sup> بيان العلم » ( ١ / ١٢٧ ) .

<sup>(</sup>١) « الجامع لأخلاق الرواي وآداب السامع » (١/ ١٩٣) .

قال: فغضب سفيانُ ، وقال: لم يكن السَّلفُ هكذا ، كان أُحدُهم لا يدَّعي الإِمامة ، ولا يجلسُ في الصَّدرِ ، حتى يطلب هذا العلم ثلاثين سَنَةً ، وأَنت تَتَكَبَّرُ على من هو أَسنَّ منك ، قم عنَّى ، ولا أَراك تدنو من مجلسي » .

قال: وسمعت سفيان الثوري يقول: « إِذَا رأَيت الشَّابُّ يتكلَّمُ عند المشايخ - وإِن كان قد بلغ من العِلم مبلغاً - فآيس من خيره، فإنَّه قليلُ الحياء »(١).

قلت : صَدَق سفيانُ وبَرَّ ، فإِنَّ السَّلف على خلق كبير ، فعن ابن عمر - رضي اللَّه عَيْلِيَّةٍ :

« مثل المؤمن كمثل شجرةٍ خضراء لا يسقطُ ورقُها ولا يتحاتُ » .

فقال القوم : هي شجرةُ كذا وكذا .

قال ابن عمر : فأَرَدت أَن أَقولَ هي النَحْلَةُ ، وأَنا غلامٌ شابٌّ فاستحيت ، فقال رسول اللَّه عَيْنِكُمْ :

« هي النخلة »<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في « المدخل إلى السنن الكبرى » ( ٦٧٩ ) . (٢) أخرجه البخاري ( ١٣١ ) ، ومسلم ( ٢٨١١ ) .

وعقب البيهقي(١) على هذا الحديث فقال:

« وعبدالله بن عمر استحيا لصغر سنه من أن يتكلَّم بها بين المشايخ ، وذلك منه محمود ، وأحبَّ عمر - رضي الله عنه - أن يتكلَّم به لِيَظْهَرَ عِلْمُه ، وكان النَّبيُ عَيْشِهِ استخبر أصحابه عن تلك الشَّجَرَة فلم يكن الإِخبارُ بها سوءَ أدبٍ ، وإنَّما استخبرهم حتى إِنْ لم يعرفوها أخبرهم به ، والله أعلم » .

ثم ترى أُحدهم قد وضع رِجْلاً على أُخرى ، وقد تكون قدمه مقابلة لوجه العالم ، ولو سُئل أُحَدهم عن مسألة لم يحسن إِلَّا الضحك والقهقهة ؛ فحقه أَن يقال فيه مقولة أَبي زيد الدَّبوسي (٢) :

ما لي إِذَا أَلـزَمْتُه حُــجَّةً قابلني بالضَحِكِ والقَهْقَهَةِ إِن كَانَ ضَحَكُ المَرْءِ مِن فَقَهِهِ فَالدُّبُ فِي الصَحَراءِ مَا أَفَقَهُه أَو كَمَا قَالَ سَفِيانَ بِن عِينَة : قدم علينا عبيداللَّه بِن عمر الكوفة ، وذلك منذ زمان ، فلما نظر إلى أصحاب الحديث وسوء رعتهم قال :

« شنتم العِلْمَ وأَهله ، لو أَدركني وإِيَّاكم عُمَرُ لأَوجعنا ضرباً »(٣ُ.

<sup>(</sup> ۱ ) « المدخل إلى السنن الكبرى » ( ٦٨٣ ) .

<sup>(</sup> ٢ ) « الفوائد البهيَّة في تراجم الحنفيَّة » ( ص : ١٠٩ ) .

<sup>(</sup> ٣ ) « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » ( ١ / ٤٠٥ ) .

وما أَجمل قول اللَّيثِ بن سعد ، وقد أَشرفَ يوماً على أَصحاب الحديث ، فرأَى منهم شيئاً ؛ فقال :

« ما هذا أَنتم إِلَى يسير من الأَدب أَحومُج منكُم إِلَى كثيرٍ من العلم »(١).

ولكن ينبغي أَن يكون النَّكيرُ بالتَّيسير لا بالتَّعسير ، وبالتَبْشير لا بالتَّغسير ، وبالتَبْشير لا بالتَّنْفير ، فإِنَّ الرُّفْقَ ما كان في شيء إِلَّا زانه ، وما نزع من شيء إِلَّا شانه ، واللَّه يحبُ الرَّفْقَ في الأَمر كُلَّه .

# التَّربيةُ بالقُدُوَةِ ،

وعلى العالم المعلِّم أَن يتجنَّب المزاحَ مع أَهل مجلسه في مجلسه ، فإنَّه يُشقِطُ الحِشْمة ، ويُذْهبُ الهيبة ، فإنَّه إِن مازح الشَّريفَ حَقَد عليه ، وإِن مازح الدنيء اجترأ عليه ؛ لأَنَّ المزاحَ يأكلُ القَيْبةَ كما تأكلُ النَّالُ الهشيم .

قال مِسْعرُ بن كدام الهلالي يوصي ابنه (٢):

إِنّي مَنَحْتُك يا كِدامُ نصيحتي فاسمع لقول أَبِ عليك شفيق أَمّا المزاعُ والمِراءُ فدعُهُ ما خُلقان لا أَرضاهما لصديق إِنّي بلوتهما فلم أَجدهما لمجساور جاراً ولا لرفيس في المناسلة ال

<sup>(</sup>١) « الجامع لأخلاق الراوي وأداب السامع » (١/٥٠٥).

<sup>(</sup> ٢ ) المصدر السابق نفسه ( ١ / ٤٠٥ ) .

والخُرْقُ يُزْرِي بالفتى في قومه وعُـروقُه في النَّاس أَيِّ عروق ولقد كان ربَّانيو هذه الأُمَّة يعلمون حسن الأَدب والسمت لتلاميذهم .

عن الحسن بن إسماعيل قال: سمعتُ أبي يقول: «كان يجتمع في مجلس أُحمد زهاء على خمسة آلاف أو يزيدون، أقل من خمس مائة يكتبون، والباقون يتعلمون منه حسن الأدب وحسن السمت »(١).

<sup>(</sup>١) « مناقب الإمام أحمد بن حنبل » لابن الجوزي ( ص : ٢١٠ ) .

رَفْخُ معبى لالرَّعِيُ لِالْمُجَنَّيِّ لأُسكت لانذِرُ لالإووك www.moswarat.com

# السُّؤالُ مفتاحُ العلمِ \*\*

في سؤال جبريل عليه السَّلام لرسول اللَّه عَيِّكَ حول الإِسلام والإِيمان والإِحسان والسَّاعة وأَشراطِها دلالة على أَن السُّؤالَ مفتاحُ العلم ، وبذلك نَطَق الكِتاب العزيز: ﴿ فاسأَلُوا أَهْلَ الذِّكر إِن كُنْتم لا تَعلمون ﴾ [ النحل: ٤٣ ، الأَنبياء: ٧] .

وأَخبر رسولُ اللَّه عَيْنِيْكُم أَنه شفاءٌ من الجهل كما ورد في حديث صاحب الشُّجَّة فقال:

« أَلا سأَلوا حين جهِلوا إِنَّمَا شفاءُ العيِّ السُّؤالُ »(١).

ولما كان الأَمرُ كما بينت ، فإِن مُحسْنَ السَّوَالِ يُعينُ عليه ؛ فمن أَحسن السُّوَال عُلِّم ، ولذلك قال العلَّامة ابن قيم الجوزية – رحمه اللَّه – في « مفتاح دار السَّعادة » ( ١ / ١٦٩ ) :

« وللعِلمِ سَتُّ مراتِب : أَوَّلُها مُحسْنِ السَّوَالِ ... ومن الناس من يحرمه لعدم مُحسُنِ سؤالِه ، إِما لأَنَّه لا يسأل بحال ، أَو يسأَل عن

(١) صحيح ؛ كما بيَّنته في « تنقيح الإِفادة المنتقى من مفتاح دار السَّعادة » (ص: ١٧٤) نشر دار الصَّحابة - جُدَّة .

شيء وغيره أهم إليه ،كمن يسألُ عن فُضوله التي لا يَضُرُّ جَهْلُه بها ، ويدعُ مالا غنى له عن معرفته ، وهذا حالُ كثيرِ من الجُهّال المُتعلِّمين » . قال مجاهد : « لا يتعلُّمُ العِلْمَ مُستحيى ولا مُشتكبر »(١). قال الخطيب البغدادي في « الفقيه والمتفقه » ( ١ / ١٤٣ ) : « وينبغى أَن لا يمنَعَه الحياءُ من السُّؤال عن أَمر نَزَل به ، فإنَّ غَلَب عليه الحياءُ واحتشم من سؤال الفقيه القي مسألته إلى من يأنسُ به وينبسط إليه ؛ ليسأل الْفقيه عنها ، ويخبره بحكمها » .

وعلى الجُمْلة فمن أراد أن يبلغ منازِلَ العلماءِ فليبدأ بالسؤال ، ولله درُّ ابن الأعرابي القائل:

قدرٌ وأُبعدها إذا لم تُقدر من يسع في عِلْم بذل المهر لا خير في علم بغير تَدَبُّر ويخيب جد المرء غير مقصر والمنكرون لكل أمر مُنْكر بعضاً ليدفع معور عن معور واعلم أن حسن الشؤال يعينُ العالم على الجوابِ ؛ كما قال

ما أُقرب الأشياء حين يَسُوقها فسل الفقيه تكن فقيها مثله فتدبر العلم الذي تفتى به ولقد يجـدُّ المـرءُ وهــو مقــصر ذهب الرجال مقتدى بفعالهم وبقيت في خَلَفٍ يزين بعضهم

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (١/ ١٣٨)، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » ( ٤١٠ ) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ( ٢ / ١٤٤ ) .

ميمون بن مهران : « محشن المَسْأَلة نصفُ الفِقه »(١).

ولذلك لابد من بيان فقه الشؤال ، لأَن جهل ذلكِ يؤدي إِلى الخلط .

قال مالكُ بن أنس جاء ابنُ عجلان إلى زيد بن أسلم فسأله عن شيء فخلط عليه ، فقال له زيد : « اذهب فتعلَّم كيف تسأل ثم تعال فَسَلْ »(٢) .

أَ – أَن يكونَ سؤالَ استفسار لا تعنَّت وَتَجهيل واختبار .

لأَن ذلك شرط السُّؤال كما ورد في كتاب اللَّه: ﴿ فَاسَأَلُوا أَهُلَ الذَّكُرُ إِن كُنتُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾ [النحل: ٤٣، الأَنبياء: ٧] فَمَن لم يَعْلَم سأَلَ حتى يُعَلَّم .

ولكن يجوزُ لمن يَعْلَم أَن يسأَلَ العالِمَ إِذَا أَرَادَ تَعْلِيمِ الجالسين ؛ كما فعل جبريل عليه السَّلام مع رسول اللَّه عَيْلِيَّةٍ ؛ فسؤالُه سؤالُ تعليم للصَّحابة - رضي اللَّه عنهم - .

ب - لا يجوزُ السُّؤالُ عمَّا لا يحتاجُ إِليه مما قد يسوءُ السَّائِلَ جوابُه :

<sup>(</sup>١) « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » (١/٢١٣).

<sup>(</sup>٢) المصدر السَّابق.

عن أنس - رضى اللَّه عنه - قال : خَطَب رسولُ اللَّه عَيْسَةُ خطبةً ما سمعت مثلها قط ، قال :

« لو تعلمون ما أُعلم لضحكتُم قليلاً ولبكيتم كثيراً » .

قال : فغطى أُصحابُ رسول اللَّه عَيْسَةٍ وجوههم لهم خنين ، فقال رجل : مَن أبي ؟

قال : « أُبوك فلان » .

فنزلت هذه الآية : ﴿ لا تسألوا عن أَشياء ﴾ [ المائدة : ١٠١ ] .(١) ت - وكذلك لا يجوزُ السُّؤالُ عن أشياء قد تفضى إلى الحرج والمَشَقَّة على السَّائل أَو غيره من المُسْلمين :

عن سعد - رضى اللَّه عنه - عن النَّبيّ عَلَيْكُم أنَّه قال : « إِنَّ أعظمَ المسلمين في المسلمين جُرْماً من سأل عن شيء لم

يُحَرَّم فَحُرِّم من أُجل مسألته » . (٢)

ث – ولهذا كـان الصَّحـابة والتابعين يكرهون السؤال عن الحوادث قبل وقوعها ، ولا يجيبون عن ذلك .

لأُنَّه تَكَلُّفٌ نَهِي اللَّهُ عَنْهُ ، ونَزَّه نبيَّه منه ، وأمره أن يقول :

<sup>(</sup>١) أُخرجه البخاري (٨/ ٢٨٠ – فتح)، ومسلم (٢٣٥٩).

<sup>(</sup> ٢ ) أُخرجه البخاري ( ١٣ / ٢٦٤ - فتح ) ، ومسلم ( ٢٣٥٨ ) .

﴿ قُلُ مَا أُسَالُكُمُ عَلَيْهُ مِن أُجِرُ وَمَا أَنَا مِن المُتَكَلَّفَينَ ﴾ [ ص : ٨٦] .

قال الرَّبيع بن خثيم: « يا عبداللَّه ما علَّمك اللَّه في كتابِه من علم فاحمد اللَّه ، وما استأثر عليك به من عِلم فكِلُه إلى عالِم ولا تتكلَّف ، فإنَّ اللَّه عزَّ وجل يقول لنبيّه عَلِيْكِم :

﴿ قل ما أَسَالُكُم عليه من أَجرٍ وما أَنَا من المَتَكُلِّفِينَ إِن هُو إِلَّا ذَكُرُ لَلْعَالَمِينَ وَلِتَعْلَمَنَّ نَبَأُهُ بِعَدَ حَيْنَ ﴾ [ ص : ٨٦ – ٨٨ ] » . (١) قال ابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢ / ١٣٨ – ١٣٩ ) :

« وقال جماعةٌ من أهل العِلْم : إِنَّمَا الرأيُ المذمومُ المعيب المهجورُ الذي لا يحلُّ النَظَرُ فيه ولا الاشتغالُ به الرأي المبتدَّعُ وشبهه من ضُروب البِدَع .

وقال آخرون - وهم جمهورُ أهل العلم : الرأيُ المذمومُ المذكورُ في هذه الآثار عن النّبيّ عَيْقِالِيّهُ وعن أصحابه والتابِعين هو القولُ في أحكامِ شرائع الدِّين بالاستحسان والظُّنون ، والاشتغالِ بحفظ المُعْضلات والأغلوطاتِ ، ورَدِّ الفروعِ والنَّوارَل بعضها على بعض قياساً دون ردِّها على أصولها والنظر في عللها واعتبارها ، فأستعمل فيها الرأي قبل أن تنزل ، وفرعت وشققت قبل أن تَقَعَ

<sup>(</sup> ۱ ) « جامع بيان العلم وفضله » ( ۲ / ١٣٦ ) .

وتكلم فيها قبل أَن تكونَ بالرأي المضارع للظَّنِّ .

قالوا: ففي الاشتغال بهذا والاستغراق فيه تعطيلٌ للسُّنَنِ ، والبعثُ على جَهلها ، وتَركُ الوقوفِ على ما يلزم الوقوف عليها منها ومن كتاب اللَّه عزَّ وجل ومعانيه » أَ.هـ .

قلت: ولو كان هذا التَّشقيقُ والتَّفريعُ والافتراض للتَّدَرُّبِ على مسائِل الفقه ؛ كما أَفاده الحافظ ابن حجر العسقلاني - رحمه اللَّه - في « فتح الباري » ( ٨ / ٢٨٢ ) .

ج – وقد أُورد الخطيب البغدادي – رحمه الله – في : « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » ( ١ / ٢١١ – ٢١٤ ) فصولاً في ذلك نورد رؤوسها لأَهميتها :

\* ومن الأدب إِذا روى المُحَدِّثُ حديثاً ؛ فعرض للطالب في خلاله شيءٌ أَراد السؤال عنه أَن لا يسأَل عنه في تلك الحال ، بل يَصبِرُ حتى ينهي الراوي حديثه ثم يسأَل عمَّا عرض له .

\* وليتجنَّب سؤالَ المحدث إذا كان قلبُه مَشغولاً.

\* ولا ينبغي أن يسألُه وهو قائم ، ولا وهو يمشي ، لأن لكل مقام مقالاً ، وللحديث مواضع مخصوصة دون الطُّرُقات ، والأَماكن الدنيئة .

\* يجب أَن يَذْكُرَ السائِلُ للمُحَدِثِ طُرقَ الحديث الذي يريد أَن يحدثه به ، فإِذا كان للحديث طُرُقٌ مُتَّسِعَةٌ نَصَّ السائلُ على

أُحسنها ، وَعينٌ ما يستفيد سماعه منها .

\* إِذَا أَجَابَ المحدثُ الطالبَ إِلَى مسأَلته وحدثه ، فيجب أَن يأخذ منه العفو ولا يضجر .

# ح – ويجوز سؤالُ الفقيه أَو العالِم عن دَليله .

قال الخطيب البغدادي في « الفقيه والمتفقه » ( ٢ / ١٤٨ ) : « وإذا أَجابَه الفقيه عن مسأَلةٍ جاز أَن يستفهمه عن جوابه أَقاله عن أَثر أَم عن رأْي » .

#### خـ – وتُكره مراجعة الفقيه تعنَّتاً .

قال الخطيب البغدادي في « الفقيه والمتفقه » ( ٢ / ١٤٩ ) : « وإذا استفهم المتّعَلِّم الفقيه فأَفهمه ثم عاد فاستفهمه جاز للفقيه أَن يزيده ... فإن راجعه بعد ذلك فله أَن يأْخذ بلسانه ، لأَن كثرة المراجعة تُغَيِّرُ الطِّباعَ ، ولكن يستحب للفقيه الرفق والمداراة والإحتمال » أ.هـ بتصرف .

## د - ويجوز له أن يسأل عما غمض من الكلام.

عن عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - قال : « صليت مع رسول الله عَيْنِالله للله فأطال القيام حتى هممت بأمر سوءٍ » .

قيلَ : وما هممت به ؟

قال : « هممت أن أجلس وأدعه (1).

<sup>(</sup>١) أُخرجه البخاري (٣/ ١٩ – فتح)، ومسلم (٧٧٣).



في قول رسول اللَّه عَيِّكَ : « ما المسؤولُ عنها بأُعلمَ من السَّائل » - عندما سأَله جبريلُ عليه السَّلام عن السَّاعة - دلالةُ أَنَّ العالمَ إِذَا سئل عن شيءٍ لا يَعْلَمُه ينبغي أَن يقول : لا أُعلم .

وكذا قول عمر - رضي اللَّه عنه - : « **اللَّهُ ورسولُه أَعلم** » - عندما سأَله رسول اللَّه عَيْسَةٍ : « يا عمر أَتدري من السَّائل ؟ » .

# من تواضع رفعت حكَمَتُه :

وهذا لا يُنْقصُ قَدْرَ العالم شيئاً بل هو من ورعه ودينه ، لأَنَّ فوق كلِّ ذي علم عليمٌ .

وليتذكر من وقَفَ هذا الموقف أَن هذا من كمال دينه ؛ لأَنَّ الملائِكة المقرَّبين لم تستح من هذا الحقِّ المُبين عندما قال لهم ربُّ العالمين : ﴿ أَنبؤني بأسماء هؤلاء إِن كنتم صادقين ﴾ ، فقالوا : ﴿ سبحانك لا علم لنا إِلَّا ما علمتنا إِنك أَنت العليم الحكيم ﴾ [ البقرة : ٣٤] .

وقد سُئِل الشُّعبِيُّ – رحمه اللَّه – عن شيءٍ فقال : « لا أُدري » .

فقيل له: أما تستحي من قولِك لا أُدري وأُنت فقيهُ العِراقين؟ فقال: « لكن الملائكة لم تستح حين قالت: ﴿ سبحانك لا علم لنا إلَّا ما علَّمتنا ﴾ »(١).

وليتأَمل من عرف قدر نفسه قولَ اللَّه تعالى لرسوله الأَمين : ﴿ قُلُ مَا أُسَالُكُم عَلَيْهِ أَجِراً وَمَا أَنَا مِنِ الْمُتَكَلِّفِينَ ﴾ [ص: ٨٦].

عن عبدالله بن مسعود - رضي الله عنه - قال: « من كان عنده علم فَلْيَقل ، ومن لم يكن عنده علم فليقل: الله أعلم ، فإنَّ الله قال لنبيّه عليه السلام: ﴿ قل ما أَسَالِكُم عليه أَجراً وما أَناْ من المتكلفين ﴾ »(٢).

## هكذا كان السَّلف الصَّالح:

وقد تواتر هذا السَّمْتُ الرَّضِيُّ والنَفَسُ الزَّكِيُّ والخُلُقُ السُّنيُّ عن السَّلف الصَّحابة والتَّابعين ومن سار على نهجهم إلى يوم الدين .

\* سئل أُبو بكر الصديق - رضي اللَّه عنه - عن آية في كتاب اللَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبدالبر في « جامع بيان العلم » (٢ / ٥١) ، والخطيب البغدادي في « الفقيه والمتفقه » (٢ / ١٧٤) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي (١/ ٢٢)، وابن عبدالبر في « جامع بيان العلم » (٢/ ١٥)، والبيهقي ي « المدخل إلى السنن » (٧٩٧)، والخطيب لبغدادي في « الفقيه والمتفقه » (٢/ ١٧١) من طرق عن الأعمش عن أبي لضحي عن مسروق به .

قلت : وهو صحيح .

عز وجل فقال: « أَيَّةُ أَرضٍ تُقِلَّني ، وأَيَّةُ سماءِ تُظِلَّني - أَو أَين أَذَهب أَو كيف أَصنع - إِذا قلت في آيةٍ من كتابِ اللَّه بغير ما أرادَ اللَّه سبحانه وتعالى »(١).

\* ورويت هذه الكلمة عن علي بن أُبي طالب – رضي اللَّه عنه –(۲).

\* وعنه أَيضاً ، وقد سئل عن مسأَلة ؛ فقال : « لا علم لي » . ثم قال : « وابردها على الكبد ( ثلاث مرات ) » . قالوا : يا أَمير المؤمنين وما ذاك ؟

قال : « أَن يسأَل الرجل عما لا يعلم فيقول : اللَّه أَعلم »(٣). \* وسئل ابن عمر - رضي اللَّه عنهما - أَترثُ العمَّةُ ؟

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢/٢٥)، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (٧٩٢).

وهو ثابت عنه من طرق كثيرة حتى قال ابن عبدالبر: « وذكر مثل هذا عن أُبي بكر الصديق - رضي الله عنه - : ميمون بن مهران ، وعامر الشعبي ، وابن أبى مليكة » .

 $<sup>( \ \, \ \, )</sup>$   $\ll$  جامع بیان العلم وفضله  $\ll$   $( \ \, \ \, \ \, )$  .

<sup>(</sup> ٣ ) أخرجه الدارمي ( ١ / ٦٢ و ٦٣ ) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ( ٢ / ١٧١ ) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » ( ٧٩٤ ) من طرق متعددة عنه .

فقال : « لا أُدري » .

فقال السَّائل: أنت لا تدري ولا ندري ؟

فقال : « نعم ؛ اذهب إلى العلماء بالمدينة فاسألهم » .

فلمَّا أَدبر قبَّل ابن عمر يديه وقال: « نِعِمَّا قال أَبو عبدالرحمن ، سئل عما لا يدريه ، فقال: لا أَدري »(١).

وهكذا كان سَمْتُ الصَّحابة - رضي اللَّه عنه - كلُّ واحد منهم يَوَدُّ أَن صاحبَه كفاه الفتوى .

عن البراء بن عازب - رضى الله عنه - قال:

« لقد رأيتُ ثلاثمائة من أهل بدر ما منهم أحد إلا وهو يُحِبُّ أَن يكفيه صاحبُه الفتوى »(٢).

وأُدرك ذلك التابعون فورثوه ؛ فعن عبدالرحمن بن أَبي ليلى قال : « أُدركت عشرين ومائة من الأُنصار من أُصحاب رسول الله عَيْنَاتُهُ يسئل أُحدهم عن المسأَلة فيردها إلى هذا ، وهذا إلى هذا حتى ترجع إلى الأَول »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي (١/ ٦٣) ، وابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢/ ٢١) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (٢/ ١٧١ – ١٧٢) والبيهقي « المدخل إلى السنن » ( ٧٩٦ ) .

<sup>(</sup> ۲ ) « الفقيه والمتفقه » ( ۲ / ۱٦٥ ) .

<sup>(</sup> ٣ ) أُخرجه الدَّارمي ( ١ / ٥٣ ) ، وابن سعد في « الطبقات » =

وسئل القاسم بن محمد يوماً فقال : « لا أعلم » . ثم قال : « واللَّه لأَن يعيش الرجلُ جاهلاً بعد أَن يعلمَ حَقَّ اللَّه عليه خير من أَن يقول ما لا يعلم »(١).

وقد تأثّر بذلك تابعو التابعين - رحمهم اللَّه - وكان أَسعدهم بذلك إِمام دارِ الهجرة مالك بن أَنس - رحمه اللَّه - فعن ابن وهب قال : سمعت مالكاً يقول - وذكر قول القاسم : « لأَن يعيش الرجل جاهلاً خير له من أَن يقول على اللَّه ما لا يعلم » - فقال مالك : « هذا كلامٌ يُقْبل » .

ثم ذكر مالك أبا بكر الصديق - رضي اللَّه عنه - وما خصَّه

قلت : وهذا إسناد صحيح ، رجاله ثقات ، غير أن عطاء بن السائب اختلط ، لكن من الرّواة عنه سفيان الثوري وسماعة منه قديم ، ومن سمع منه قبل الاختلاط ، فصحيح .

<sup>(</sup>١) أُخرجه الدارمي (١/ ٤٨) ، وأُبو خيثمة في « العلم » (٩٠) ، وابن عبدالبر في « جامع بيان العلم » (٢/ ٥٣) ، والفسوي في « المعرفة والتاريخ » (١/ ٣٥) و ٤٧٥) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (٢/ ١٧٣) .

اللَّه به من الفضل ، أتاه إياه ، قال مالك :

« يقول أُبُو بكر – رضي اللَّه عنه – في ذلك الزَّمان : لا أُدري ، ولا يقول هذا لا أُدري » (١٠).

وعن عبدالرحمن بن مهدي قال : جاء رجل إلى مالك بن أنس ليسأَله عن شيء أياماً ما يجيبه ، فقال : يا أبا عبدالله إنّي أريد الخروج ، وقد طال التردد إليك ، قال : فاطرق كثيراً ، ثم رفع رأسه ، فقال : « ما شاء الله يا هذا إنّي أتكلم فيما أحتسب فيه الخير ، ولست أحسن مسأَلتك هذه »(٢).

قال ابن وهب: وكنت أُسمعه - أي مالكاً - كثيراً ما يقول: « لا أُدري » ، ولو كتبنا عن مالك لا أُدري لملأنا الأُلواح (٣).

وصار هذا الخُلُق سَمْتاً هادياً للعلماء الربَّانيين كالشَّعبي ، وإبراهيم النَّخعي ، وسعيد بن جبير ، ومحمد بن عجلان ، وعبدالله ابن زيد بن هرمز ، وأيوب السختياني ، وعمرو بن دينار ، وغيرهم (۱) أخرجه الفسوي في « المعرفة والتاريخ » (۱/ ٤٦٥) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (۸۰۸) .

وذكره أبن عبدالبر في « جامع بيان العلم » ( ٢ / ٤٥ ) بدون إسناد .
( ٢ ) أخرجه أبو نعيم في « الحلية » ( ٦ / ٣٢٣ ) ، وابن عبدالبر في « جامع العلم وفضله » ( ٢ / ٣٥ ) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » ( ٢ / ٨١٨ ) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » ( ٢ / ٨٧٤ ) من طرق عنه . ( ٣ ) « جامع بيان العلم وفضله » ( ٢ / ٤٥ ) .

من يضيق بسرد اسمائهم المقام ، حتى قال الراجز(١):

ولم يكن عندك علم منه ان الخطأ مزر بأهلِ العِلْمِ مالي بما تسأل عنه خبر كذا ما زالت تقول الحكما

فإذا جهلت ما سئلت عنه فسلا تَقُل فيه بغير فَهمٍ وقل إذا أعياك ذاك الأمر فذاك العلما فذاك العلما

أُمور تعين على ذلك :

وقد أُعانهم على تحقيق ذلك أُمور ، منها :

١ - فرارهم من الفتوى وعدم المبادرة إليها ، فقد كان.
 أحدهم يرغب رَغْبَةً جامِحَةً أَن أَخاه كفاه مُؤنة ذلك .

وقد تقدم في ذلك أثر عن البراء بن عازب - رضي الله عنه - ، وآخر عن عبدالرحمن بن أبي ليلي .

٢ - تركوا الفتوى فيما يسعهم تركه مما لا نص فيه تأثماً ،
 فمن أفتى فتوى غير ثبت بدون علم فإثم من أفتاه عليه .

عن عقبة بن مسلم قال : صحبت ابن عمر أربعة وثلاثين شهراً ، فكان كثيراً ما يُشأَل فيقول : « لا أُدري » ، ثم يلتفت فيقول : « أُتدري ما يريدون هؤلاء ؟ يريدون أن يجعلوا ظهورنا جسراً إلى جهنّم » ('')

<sup>(</sup>١) المصدر السابق نفسه.

<sup>(</sup> ۲ ) « جامع بيان العلم وفضله » ( ۲ / ٥٤ ) .

## ٣ - كانت هِمَّةُ أُحدهم أَن ينجو عند اللَّه .

عن مالك بن أُنس قال : حدثني ربيعة قال لي ابن خلدة - وكان نعم القاضي - :

« يا ربيعة أَراك تفتي الناسَ ؛ فإذا جاءك الرجلُ يسأَلك فلا تكن هِمَّتك أَن تتخلصَ مما عنه » ولتكن هِمَّتُك أَن تتخلصَ مما سأَلك عنه » (١).

## ٤ - من ترك لا أدري أصيبت مقاتله .

قال ابن عبَّاس - رضى اللَّه عنهما -:

« إِذَا تَرِكُ الْعَالَمُ لَا أُدري أُصِيبَ مَقَاتِلُهُ  $^{(7)}$ .

# ويدركون أن لا أدري نصف العلم .

قال الشَّعبي: « لا أُدري نصفُ العلم »(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه الفسوي في « المعرفة والتاريخ » (١/ ٥٥٦) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (٢/ ١٦٩) .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢ / ٥٤) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (٢ / ١٧٢) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (٨١٣) من طرق عن مالك عن ابن عجلان عن به .

قلتُ : إسناده حسن .

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي (١/ ٦٣) ، والخطيب في « الفقيه والمتفقه » (٢/ ١٧٣) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (٨١٠) .

من طرق عن أبي عوانه عن المغيرة عن به .

قلت : وهو صحيح .

ورويت هذه الكلمة عن أبي الدَّرداء - رضي اللَّه عنه -(١). ولذلك من طلب عِلْمَ ما لم يَعْلَم بَلَغَه ، ومن ادَّعى عِلْمَ ما لم يعلم الامتحانُ دَمَغَهُ .

ومن ادعى ما ليس فيه كذَّبته شواهدُ الامتحان وجرى في العُلوم جري شكَيْت خلفته الجيادُ يوم الرِّهان ولذلك قال أبو الذيال:

« تَعَلَّم لَا أَدري ولَا تَعَلَّم أَدري ، فإِنَّك إِن قلت لَا أَدري علموك حتى تدري ، وإِن قلت أُدري سأَلوك حتى لا تدري »(٢). فمن فَعَلَ ذلك فهو مُشتَرشدٌ على سبيل نجاةٍ ، كما قال مالكُ

« ينبغي على العالم أَن يأْلف فيما أُشكلَ عليه قول لا أَدري عسى أَن يهيأ له خَيْر »(٣).

ابن أنس - رحمه اللَّه - :

<sup>(</sup>١) « جامع بيان العلم وفضله » (٢/٤٥).

<sup>(</sup> Y ) « جامع بيان العلم وفضله » ( Y / ٥٥ ) .

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢ / ٥٣ - ٥٥ ) عن ابن وهب في كتاب « المجالس » .

وأُخرجه البيهقي في « المدخل إلى السنن » ( ٨٠٨ ) من طريق ابن .

# وهكذا علَّموا تلاميذهم :

ولما استقام أمر السَّلف الصَّالح - رحمهم اللَّه - على ذلك أصبحت هذه الفضيلة أدباً يؤدبُ العالِمُ تلاميذَه بها ويربيهم عليها . عن مالك بن أنس أنه سمع عبداللَّه بن يزيد بن هرمز يقول : « ينبغي للعالم أن يُحَدِّثَ جلساؤه من بعده لا أدري حتى

« ينبغي للعالم أن يُحَدِّثَ جلساؤه من بعده لا أدري حتى يكون ذلك أصلاً في أيديهم يفزعون إليه إذا سئل أحدهم عما لا يدري ، قال : لا أدري »(٢).

وبالجملة ؛ فمن ظنَّ أَنَّه يستغني عن التَّعلَّمِ فهو على شفا مُحرُفِ هار .

<sup>(</sup>١) أُخرجه الفسوي في « المعرفة والتاريخ » (١ / ٢٥٥) ، وابن عبدالبر في « جامع بيان العلم وفضله » (٢ / ٢٥) ، والخطيب البغدادي في « المفقيه والمتفقه » (٢ / ١٧٣) ، والبيهقي في « المدخل إلى السنن » (٨٠٩) .





قول النَّبِيِّ عَلَيْكُم : « يا عمر أَتدري من السَّائِل ؟ » ؛ « فيه نَدْبُ تنبيه العالم تلامذته والكبير دونهم على فوائِدِ العلم ، وغرائِبِ الوقائع طلباً لِنَفْعهم ويقظتهم »(١).

## غراس في رياض العلماء

وذلك لأن طلابَ العلمِ غراسٌ في رياضِ العلماءِ ، فينبغي على أهل العلم أَن يستوصوا بهم خيراً ، وينظروا إليهم بعين المحبَّةِ ، ويحيطوهم بالحرص والرِّعاية حتى يستقيمَ عودُهم ، ولا تميلَ قناتُهم .

# وصية رسول اللَّه عَيْثُ بطلَّاب العلم

ولقد أُوصى رسولُ اللَّه عَلَيْكُم بطلاب الحديث خيراً ؛ فعن أَبي سعيد الحدري أنَّه قال :

« مرحباً بوصيَّة رسول اللَّه عَلِيُّكُم ، كان رسول اللَّه عَلِيُّكُم يوصينا

<sup>(</sup> ١ ) « دليل الفالحين » لابن علان ( ١ / ٢٧٨ ) .

 $^{(1)}$ , يعني طلبة العلم  $^{(1)}$ .

#### والصَّحابة كذلك :

وطبَّق الصَّحابةُ - رضي اللَّه عنهم - هذه الوصيَّة .

قال الكُمَيلُ بن زياد : أَخذَ علي بن أَبي طالب بيدي ، فأَخرجني إلى ناحية الجبَّان ، فلمَّا أَصحرنا ؛ جلس ، ثمَّ تنفَّس ، ثمَّ قال :

« يَا كُمَيْلُ بِنِ زِيَادِ القُلُوبُ أُوعِيَةٌ ، فَخَيْرُهَا أُوعَاهَا ؛ احفظ مَا أُوعَاهُا ؛ احفظ مَا أُقُولُ لِكَ ( وذكر وصيَّةً طويلة ) »(٢).

وتأمَّل كيف استوصى أُميرُ المؤمنين علي بن أَبي طالب بخصيصه الكُمَيل بن زياد النَّخعي ؛ حيث هشَّ في وجهه مُمسكاً بيده ، ودَلَّه على مواطنِ العِبَرِ والمَوْعظَةِ ، فأَخذه إلى الجَبَّان وهو إِمَّا أَن يكون الخلاءُ وهو موطنُ خلوةٍ واعتبارٍ وتفكَّرٍ وتأمَّلٍ ؛ لأَنَّ القلبَ يفرغُ لما توجَّه إليه ، فرسول اللَّه عَيَالِيَّهِ مُحبِّبَ إليه الخلاء بادئ بدء ، فعن عائشة أَم المؤمنين - رضى اللَّه عنهما - قالت :

<sup>(</sup> ١ ) أخرجه الحاكم ( ١ / ٨٨ ) ، والعلائي في « بغية الملتمس » ( ص : ٢٨ ) ، والرامهرمزي في « المحدث الفاضل » ( ٢١ ) .

وصحَّحه شيخنا - حفظه اللَّه - في « الصحيحة » ( ٢٨٠ ) . ( ٢ ) وانظر لزاماً « الإسعاد بذكر فوائد وصيَّة أُمير المؤمنين علي بن أُبي طالب للكميل بن زياد » نشر دار الصميعي - الرياض .

«أُولُ مَا بُدَىُ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَيْضَةٍ مِن الوحي الرؤيا الصالحةُ في النّوم ، فكانَ لا يرى رؤيا إِلَّا جاءت مثل فَلَقِ الصّبح ، ثمَّ مُحبّبَ إِليه الحّلاءُ ، وكان يخلو بغار حراء فيتحيّث فيه – وهو التعبد – الخلاءُ ، وكان يخلو بغار حراء فيتحيّث فيه – وهو التعبد – الليالي ذواتِ العدد »(١).

أُو يكون المرادُ بالجَبَّان المقابر ، فإِنَّها تُذَكَّرُ بالآخرة .

ثم نبُّهه على أُهميةِ ما يمليه عليه فأُمَرَه بالوعي والحفْظِ.

وهذا منهج نبويٌ في التَّعليم كما صنَع رسولُ اللَّه عَيْضَةُ مع عبداللَّه بن عبَّاس - رضي اللَّه عنهما - فقال له:

« يا غلام إِنِّي أُعلمك كلمات ... » الحديث (٢).

## من درر قالات أهل العلم :

قال الخطيب البغدادي في « الجامع لأُخلاق الراوي وآداب السامع » ( ١ / ٣٤٣ - ٣٥٥ ) .

« بابُ توقيرِ المحدثِ طلبة العلم وأُخذه نفسه بحسنِ الاحتمال لهم والحلم » .

وذكر تحتّ هذا الباب فُصولاً ، نذكرُ رؤوسها :

\* إكرامه المشايخ وأهل المعرفة .

<sup>(</sup>١) البخاري (١/ ٢٣ - فتح).

<sup>(</sup> ۲ ) صحيح ؛ كما بيَّنته في : « صحيح كتاب الأَذكار وضعيفه » ( ۲ ) صحيح ) نشر دار الغرباء الأَثريَّة - المدينة المنوَّرة .

- \* تعظيم الأُشراف وذوي الأنساب .
- \* تعظيمه من كانَ رأساً في طائفَتِه وكبيراً عند أَهل نِحْلَتِهِ .
  - \* إكرامه الغرباء من الطُّلْبَة وتقريبهم .
    - \* استقباله لهم بالترحيب .
      - \* تواضعه لهم .
      - \* تحسين خلقه معهم .
    - \* الرفق بمن جفا طبعه منهم .

ومن درر قالاته في « الفقيه والمتفقه » ( ٢ / ١١٠ ) تحت باب « ذكر أُخلاق الفقيه وآدابه وما يلزمه استعماله مع تلاميذه وأُصحابه » :

« يلزم الفقيهُ أَن يتخيَّر من الأَخِلاقِ أَجمَلَها ، ومن الآداب أَفضَلَها ، فيستعمل ذلك مع البعيدِ والقريبِ والأَجنبي والنَسيبِ ، ويتجنَّب طرائِقَ الجُهَّال وخلائِقَ العوام والأَراذِلِ » .

وقال ( ٢ / ١١٣ ) تحت عنوان « استعمال التواضع ولين الجانب ولطف الكلام » :

« وينبغي له أن يعوِّد لسانَه لينَ الخَطابِ والملاطفة في السُّؤال والجواب ، ويعم بذلك جميع الأُمَّة من المسلمينَ وأَهل الذَّمَّة » . وقال ( ٢ / ١١٦ - ١٢٠ ) تحت عنوان « استقباله المتفقهة

بالترحيب بهم وإظهار البشر لهم »:

« وخدمة الفقيه أُصحابه بنفسه مما يصفي منهم المودَّة ، ويلقي في قلوبهم المحبَّةِ » .

وقال : « وينبغي أَن يتفقدَهم ويسأَل عمن غاب منهم » .

وقال ( ۲ / ۱۳۹ ) تحت عنوان « تنبيه الفقيه على مراتب أَصحابه » :

« يستحب للفقيه أَن يُنَبه على مراتِبِ أَصحابِه في العِلْم ، ويُدُكُرَ فضْلَهم ، ويُبيِّنَ مقاديرهم ، ليفزعَ الناسُ إِليهم في النَّوازل بعده إِليهم ، ويأخذوا عنهم » .

وقال (۲/۲۱):

« وإِذا بانَ للفقيه نفاذُ أُحدِ أُصحابه في العلم وحُسْنُ بصيرته بالفقه جاز له تخصيصه دونهم وأَثرته عليهم » .

### نكتُ لطيفةُ وصوى منيفةُ :

وتحت هذه النكتةِ لطائفُ منها:

١ – بقاء سلسلة الإسناد واتصاله .

قال العلائي في « بغية الملتمس » ( ص : ٢٣ ) :

« أُمَّا بعد : فإِنَّ اللَّه تبارك وتعالى ، وله الحمْدُ والمُنَّةُ ، مَنَّ على هذه الأُمَّة المكرَّمة بسلسلة الإِسناد واتِّصاله ، ونقل خلفُها عن سلفها سنَّة نبيها عَيِّلِيَّةِ وبيان أحواله ، وذلك من معجزاته التي أَشارَ إِليها ، ووعد أُمَّته بالمحافظة عليها ، وأوصى بالطالبين لذلك وإلطافهم وإسعادهم عطلوبهم وإسعافهم ، ثمَّ ساق ( بإسناده ) قول رسول اللَّه عليها :

« تسمعون ويسمع منكم ويسمع ممن يسمع منكم »(١).

ثمَّ ساق ( بإِسناده ) روايات وطرق وصية رسول الله بطلبة العلم »<sup>(۲)</sup>.

#### ٢ – تشجيعُ الرحلةِ في طلبِ العلم .

حيثُ وردَ في بعضِ رواياتِ حديث أَبي سِعيد الخدري السَّابق :

« سيأتيكم أقوام يطلبون العلمَ ، فإذا رأَيتموهم فقولوا : مرحباً مرحباً بوصيَّة رسول اللَّه ﷺ وأَقنوهم » .

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۲۹۰)، وأحمد (۱/ ۳۲۱)، وابن حبَّان (۲۷ – موارد)، وابن حبَّان (۷۷ – موارد)، والحاكم (۱/ ۹۰) من طريق عبداللَّه بن عبداللَّه عن سعيد ابن لجبير عن ابن عبّاس مرفوعاً.

وصححه الحاكم على شرط الشيخان .

قلت : عبداللَّه بن عبداللَّه لم يخرج له الشيخان ، وهو ثقة .

<sup>(</sup> ۲ ) مضي تخريجه ( ص : ٦٩ ) .

قلت للحكم: ما أَقنوهم؟ قال: علَّموهم(١).

وقد صنَّف الخطيب البغدادي كتابه : « الرحلة في طلب الحديث » ذكره فيه نفائس هذا الباب .

من اشتهر عنه من أهل العلم التَّواضع وحرصه على إِفادَةِ تلاميذه سعى إِليه طلبةُ العلم من أقطارِ الأَرضِ ينهلون من معينه .

### ٣ - إِقبالُ المتعلم على طلبِ العلم .

ومن كان من العلماءِ موطأً الأكنافِ ، سمحَ الأُوصاف وَرَدَه طلبَةُ العلم وأَفادوا منه يدلك على هذا قول اللَّه تعالى لنبيَّه :

﴿ فبما رحمةٍ منَ اللهِ لنْتَ لهم ولو كُنتَ فظًا غليظَ القلبِ لانفضوا من حولِكَ فاعفُ عنهُم واستغفِر لهم وشاورهُم في الأَمرِ ﴾ [ آل عمران : ١٥٩ ] .

فإذا كان ربُّ البريةِ يوصي رسوله عَيِّلِيَّةِ بأَصحابِه خيراً ؟ فطلاب العلم في حاجةِ إلى كنفِ عالمٍ رحيمٍ ، وإلى رعايةِ فائقةِ ، وإلى بشاشةِ سمحةِ ، وإلى وُدُّ يَسَعَهم ، وحلم لا يضيقُ بجهلِهم وضعفِهم ونقصِهم .

<sup>(</sup>۱) انظر «صحیح سنن ابن ماجه » (۲۰۱).

إِنَّهُم في حاجةٍ إِلَى قلبٍ كبيرٍ يُعطيهم ولا يحتاج منهم إِلَى عطاءٍ ، ويَحمل همومَهم ولا يضنيهم بهمَّه ، ويجدون عنده الرعاية والعطفَ .

وهكذا فلا يكادُ المرء يسمع شيئاً من هذه الوصايا بطلاب العلم ، ويرى الرعاية لهم من أهل العلم إلا اندفع تلقائيًا ؛ ليكون أحد أطراف الحياة العلميَّة الشامخة ؛ التي ستتمخض - إِن شاء اللَّه - عن الانطلاقة الكبرى لأهل الحديث أتباع السَّلف الصَّالح ؛ ليعود مجدُ هذه الأُمَّةِ الإِسلاميَّةِ المفقود ، ويتحققَ أَملُها المنشودُ ، ونسأل اللَّه أَنْ يرينا ذلك اليومَ المشهود .



# اختيارُ الشَّيوخِ والفُقهاءِ الشَّيوخِ والفُقهاءِ الذين يتعلَّم منهم الذين يتعلَّم منهم

في قول رسول الله عَيِّلِيَّ لعمَر بن الخطاب : « هذا جبريلُ أَتَاكُم يعلمكم دينكم » تَنْبية للطالب المُتَعلِّمِ أن يُولِّى وجهه شطر أهلِ العلم الرَّبانيين الذين استفاضَت شُهرَتُهم بالتَّقوى ، وصَحت عَدالتُهم ، وَعُلِمَت استقامتُهم على هذا الدِّين .

#### إن هذا العلم دين :

وقد أَشار السَّلفُ الأَوَّلُ إلى هذه الدَّلالةِ التي تُنْقِذُ من الجَهالَةِ ، وتحمى من طَبَّقها من الضَّلالَةِ .

قال التَّابعي الجليلُ محمد بن سيرين - رحمه الله - :

« إِنَّ هذا العِلمَ دينٌ ، فانظروا عَمِّن تأخذون دينَكم »(١) . وذلك لأن هذا العلمَ يحملُه العدولُ ؛ فينبغي أن يؤخذَ عنهم ، كما قال أبو موسى عيسى بن صبيح :

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في مقدمة «صحيحه» (۱٤/۱) بسند صحيح.

« قد صَحَّ أن النبي عَلَيْكُ قال : « يحملُ هذا العلمَ من كلِّ خلفٍ عدولُه : ينفون عنه تحريفَ الغالين ، وتأويل الجاهلين ، وإنتحال المبطلين » (١) ؛ فسبيلُ العِلمِ أن يُحمَلَ عمن هذا سبيلُه ووصفُه » (٢) .

ولذلك ينبغي التَّمييز بيين علماء أَهلِ السُّنَّةِ وأَهلِ البِدَعِ كماً قال محمد بن سيرين – رحمه اللَّه – :

« لم يكونوا يسألون عن الإسناد ؛ فلما وقعت الفتنة ، قالوا : سمَّوا لنا رجالَكم ، فينظر إلى أهلِ الشَّنَة فيؤخذ حديثُهم ، وينظر إلى أهلِ البيدع فلا يؤخذ حديثُهم » (٣) .

وكذلك ينبغي تمييز أهلِ الفهم والأخذ عنهم ، فإن لكل علم رجالاً يُعْرَفون به ويعرف به .

قال مالك بن أنس – رحمه الله – :

« إن هذا العلم دين فانظروا عمَّن تأخذون دينكم ، لقد أُدركت سبعين ممن يقول : قال فلان قال رسول الله عَيْنِكُم عند الأَساطين - وأشار إلى مسجد النبي عَيْنِكُم - فما أخذت عنهم شيئاً ، وإن أحدَهم لو أوتمن على مال لكان أميناً ؛ لأنهم لم يكونوا من أهل

<sup>(</sup> ١ ) حسن بشواهاره ؛ كما بينتِه في جزء مفرد .

<sup>(</sup> ٢ ) « الجامع لآداب الراوي وأخلاق السامع » (١٢٩/١ ) .

<sup>(</sup> ٣ ) أخرجه مسلم في مقدمة « صحيحه » (١٥/١ ) بسند صحيح .

هذا الشأن ، ويقدم علينا محمد بن مسلم بن عبيدالله بن عبد الله ابن شهاب فيزدحم على بابه » (١) .

#### من درر قالات أهل العلم :

وقد نَبّه أهلُ العلم في مصنفاتِهم على هذه النُّكْتَةِ حمايةً لِعُدَّةِ المستقبلِ كي لا تصرع في أحضانِ الأدعياءِ الذين نَبَتَت أشجارُهم في أرضٍ جرداء ، فراموا البروز قبل النُّضوجِ ، وَتزَبَّبوا قبل أن يُحصرِموا ، وَ تَهافتوا على مقام العلم في الفُتيا والتأليف ، واقتحموا قمم عدول الأُمَّة السَّالفين ، فَحلّوا في رحاب العِلمِ مِعولاً يهدمُ حماه ، ويخرقُ سياجه .

ولقد زاد في تَنَمَّرهم إقبالُ العامَّةِ وأشباههم على مجالستهم تَعَجُباً ، وإِلقاء السَّمع إلى قصصهم طَرَباً .

قال الخطيب البغدادي في « الفقيه والمتفقه » (٩٦/٢ ) :

« ينبغي للمتعلِّم أن يقصدَ من الفقهاءِ من اشتهرَ بالدِّيانَةِ ، وَعُرف بالسَّتْرِ والصِّيانَةِ »

ثم قال : « فيكون قد رسم نفسه بآداب العلم من استعمال الصبر ، والحلم ، والتواضع للطالبين ، والرِّفقِ بالمتعلَّمين ، ولين

<sup>(</sup> ۱ ) « الفقيه والمتفقه » ( ۲/۹۸ ) .

الجانب، ومداراةِ الصاحب، وقولِ الحقّ، والنصيحةِ للخلقِ، وغير ذلك من الأوصافِ الحميدةِ، والنّعوتِ الجميلةِ».

وعقد في كتابه الفذ : « الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع » ( ١٢٦/١ -١٣٧ ) فصولاً نذكُرُ رؤوسها :

\* درجات الرواة لا تتساوَى في العلم ، فيُقَدَّم السماع ممن علا إسنادُه على ما ذكرنا ، فإن تكافأت أسانيدُ جماعةٍ من الشَّيوخِ في العُلُوِّ ، وأراد الطالب أن يقتصرَ على السَّماعِ من بعضهم ، فينبغي أن يتخيّر المشهور منهم بطلب الحديث ، المشار إليه بالإتقان له والمعرفة به .

\* وإذا تساوَوا في الإسنادِ والمعرفةِ ، فمن كان من الأُشراف وذوي الأنساب ، فهو أولى بأن يُسْمَع منه .

\* هذا كلَّه بعد استقامة الطريقة ، وثبوت العدالة ، والسَّلامة من البِدْعَةِ ، فأما من لم يكن على هذه الصِّفة ، فيجب العدولُ عنه ، واجتنابُ السماع منه .

\* اتفق أهلُ العلم على أن السَّماعَ ممن ثبت فسقُه لا يجوزُ ، ويثبت الفِسْقُ بأمورِ كثيرةِ لا تختص بالحديث ، فأما ما يختص بالحديث منها ، فمثل أن يضعَ متونَ الأحاديثِ على رسول الله

عَيْلِكُمْ ، أو أسانيد المتون .

ويقال : إِن الأصلَ في التَّفتيشِ عن حالِ الرواةِ كان لهذا السَّبب .

\* ومنها أن يَدَّعي السماعَ ممن لم يلقه ، ولهذه العلَّةِ قَيَّدَ الناسُ مواليدَ الرواةِ وتاريخ موتهم ، فؤجِدَتْ روايات لقوم عن شيوخ قصَّرَتْ أسنانُهم عن إدراكِهم .

\* وضبط أصحابُ الحديث صفاتِ العلماءِ ، وهيئاتِهم ، وأحوالَهم أيضاً ، لهذه العلَّةِ وقد افتضح غير واحدٍ من الرواة في مثل ذلك .

\* وإذا سَلِمَ الراوي من وضع الحديث وإدعاء سماع من لم يلقه ، وجانب الأفعالَ التي تَسْقُطُ بها العدالَةُ ، غير أنه لم يكن له كتابٌ بما سمعه ، فَحَدَّث من حفظه لم يصح الاحتجاج بحديثه حتى يشهد له أهلُ العلمِ بالأثرِ العارفون به أنه ممن قد طلب العلم ، وعاناه ، وضبطه وحفظه ، ويعتبر اتقائه وضبطه بقلب الأحاديث عليه .

\* وإن كان الراوي من أُهلِ الأهواءِ والمذاهِبِ التي تَخالف الحقّ لم يُسْمَعُ منه ، وإن عُرِفَ بالطَّلبِ والحفْظِ .

#### احذروا ضياع العلم:

فينبغي على طُلَّابِ العلم الشَّرعي التَّنَبُّهُ على حقيقة الأمر، فيعرفون عَمَّن يأخذون دينَهم، فلا يلتمسونه عند أهلِ البِدَعِ، فيضلونَهم وهم لا يشعرون، كما أُخبر عَيِّلَهُ :

« إن من أشراط السَّاعة أن يلتمسَ العِلْمُ عند الأصاغر » (١) . فيا طُلَّاب العلم أُفيقوا ؛ فإن هذا العلم دينٌ ، فاعرفوا عمن تأخذون دينكم .

أَلا هل بلغت ؟ اللَّهم فاشهد .

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الله بن المبارك في « الزهد » (٦١ ) ، و اللالكائي في « شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة » (١٠٢ ) ، والخطيب البغدادي في « الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع » (١٣٧/١ ) .

من طريق ابن لهيعة عن بكر بن سوادة عن أبي أمية الجمحي مرفوعاً قلت : وهذا إسناد صحيح ، لأن حديث ابن لهيعة صحيح إذا كان من رواية العبادلة عنه ، وابن المبارك منهم .

ومع ذلك لم ينفرد به ابن لهيعة بل تابعه سعيد بن أبي أيوب عند الخطيب البغدادي (١٣٧/١) ، وهو ثقه ثبت .

وله شاهد من حديث ابن مسعود - رضي الله عنه - في حكم المرفوع ؛ لأنه لا يقال بالرأي والاجتهاد ، ولفظه :

<sup>«</sup> لا يزال الناسُ بخير ما أتاهم العلمُ من أصحابِ محمد عَيَّالَةٍ وأكابِرِهم ، فإذا أتاهم العلمُ من قِبل أصاغِرِهم فذلك حين هلكوا » .

أخرجه ابن المبارك (٨٥١) ، واللالكائي (١٠١) وغيرهم .



# شذراتُ الدُّهَبِ في آدابِ الطُّلَبِ

« هذا نظمٌ من الرَّجَز من أحسن ما رأيتُ في آدابِ التَّعلم والتَّفَقهِ ، وقد رأيتُ إيرادَ ما ذُكِرَ مِن ذلك لحُِسنه ، ولما رجوتُ من النَفْع به لمن طالَع كتابي هذا نَفِعَني اللَّهُ وإِيَّاه به .

في سِنَّه ويُحــرم الكَبــيرُ ليـس برجــلَيهِ ولا يَدَيه في صدِرِه وذلك خلق عَجَب والدَّرْس والفِكْــرَةِ والمناظَرةِ ويوردُ النَّصَّ ويحكى اللَّفظا مما حواه العالمُ الأديبُ للعِلْم والذِّكرِ بليــد القَلـــبِ لیست له عما روی حِکایة حفظاً لما قد جاءَ في الإِسنادِ ليس بمضطر إلى قماطره

واعلـم بأنَّ العِلـمَ بالتَّعَلُّـم والحِفظِ والاتقانِ والتَّفَهم والعلـــــمُ قد يُرزقهُ الصَّغيـــرُ فإنَّمُا المرءُ بأُصغَريه لسانه وَقَالِهِ المركَّبِ والعلم بالفهم وبالمذاكرة فربَّ إنســـان ينــــالُ الحـــفظا وماله فى غيره نصيب ورب ذي حِرصِ شديدِ الحُبِّ معــجز في الحفـــظِ والروايةِ وآخر يعطني بلا اجتهاد يهزه بالقلب لا بناظِره والعــلمُ لا يَحْشُنُ إِلَّا بِالأَدبِ وفى كثير القولِ بعضُ المُقَّتِ مقارفاً تحمـــدُ ما بَقيــتا معروفةٌ في العلم أُو مُفتَعَلَةٌ حتى ترى غيرَك فيها ناطِقاً من غير فهـم بالخطـإِ ناطِق عند ذوي الألبابِ والتَّنافُس إن لم يكن عندك علم متقَنُ مالى بما تسألُ عنه خُبْرُ كذاك ما زالت تقولُ الحُكما واحذَر جوابَ القولِ من خطائِكا فاغتنم الصَّمْتَ مع السَّلامة ليس لَه حــــدٌ إليه يُقصــدُ أَجَل ولا العُشْر ولو أَحصَيتَهُ مما علمت والجَوادُ يَعْشُر إِنْ أُنتَ لا تفهم منه الكلما وآخر تسمَعُهُ فَتَجْهَلُه يجمَعُهُ الباطِلُ والصَّوابُ

فالتمس العِلمَ وأجمل في الطَلَب والأدبُ النَّافِعُ مُحسْنُ السَّمـتِ فكن لحُِسن الصَّمْتِ ما حييتــا وإِن بدت بينَ أَناس مســــأَلةٌ فلا تَكُن إِلى الجوابِ ســـابقاً فكم رأيت من عَجولٍ ســـابِق أُزرى بـ ف ذلك في المجـ الِس والصَّمْتُ فاعلم بك حقَّـاً أَزيَنُ وقـــل إذا أُعيـــاك ذاك الأُمْرُ فذاك شَطْرُ العِلم عن العُلَما إِيَّاكَ والعجب بفضل رأيكا العــــلْمُ بحْرُ منْتَهَاه يَبْعُـــدُ وليس كلُّ العلم قـد حــويتَه وما بقى عليك منــه أكــشَر فكن لما سمعتبه مُسْتَفهماً القول قولان فقولٌ تَعقله وكــــلُّ قولِ فلــه جــوابُ وللكلم أوَّلُ وآخِلُ ولا ترده لا تدفيع القولَ ولا ترده فربما أعيى ذوي الفضائلِ فيمسكوا بالصَّمتِ عن جوابه ولو يكون القولُ في القياسِ إذا لكان الصَّمْتُ من خير الذَّهبِ

فافهمهما والذِّهنُ منك حاضِرُ حتى يؤديك إلى ما بَعْده جوابُ ما يلقي من المسائِلِ عند اعتراضِ الشَّكِّ في صوابِه من فضَّةِ بيضاءِ عند النَّاس فافهم هَداكِ اللَّهُ آدابَ الطَّلبِ »(١)

<sup>(</sup> ۱ ) « جامع بيان العلم وفضله » ( ۱ / ۱۶۲ – ۱۶۸ ) بتصرف .





هذا ما تَيَسَّر لي جَمْعُه في هذه العُجالَةِ التي أَسأَلُ اللَّه أَن يَسوقَها لِتُجارِها ، ومَن يعرفُ مِقدارَها ، فَيسعى في قَبولِها ، ويَدعو لانتِشارها .

وإني لأعلم أن المقامَ بحاجةٍ إلى زيادةِ بَسْطٍ ، وَتَحليلٍ وَرَبْطٍ ، واتقانٍ وَضَبْطٍ ؛ لكنها مُجَرَّدُ إشارةِ أُصبعِ للذين أُصيبوا بعمى الأَلوانِ ، فَأصبحوا أَبواقَ دعايةٍ لفرق الضَّلاَلةِ والغِوايّةِ وَيَظنون أَنهم على شيءٍ وليسوا كذلك ، وفاقِدُ الشَّيء لا يعطيه ، وإن تَشَبَّعَ بما لم يعطَ ، وادعى ماليس فيه .

ولا يسعني في هذه الخاتمة إِلا أن أعيد ما قاله ابنُ عبد البر النمري في فاتحة كتابه القيِّم : « جامع بيان العلم وفضله » (ص : ٦ ) :

« وأحب أن ينظرَ المسترشِدُ إليه ، ولو أغفل العلماءُ جَمْعُ الأخبارِ وتمييزَ الآثارِ ، وتركوا مُحجَّةَ كلِّ نوعٍ إلى بابه ، وكلِّ شكلٍ من العلم إلى شَكْلِه ؛ لبطلت الحكمةُ ، وضاع العلمُ ودُرِسَ ، وإن

كان لعمري قد دُرِسَ منه الكثيرُ لعدم العنايةِ ، وقلَّةِ الرَّعايةِ ، والاشتغال بالدنيا ، والكَلَبِ عليها ، ولكن الله يبقي لهذا الدِّينِ قوماً والاشتغال بالدنيا ، والكَلَبِ عليها ، ولكن الله يبقي لهذا الدِّينِ قوماً وإن قلّوا - يحفظون على الأمَّةِ أصولَه ، ويميزون فروعَه ، فضلاً من الله ونِعْمةً ، ولا يزالُ الناسُ بخيرٍ ما بقي الأوَّلُ حتى يتعلَّم منه الآخر ، فإن ذهابَ العِلم بذهاب العُلماءِ » أ.ه. .

وسبحانك اللهم وبحمدك ، أشهد أن لا إله إلا أنت ، استغفرك وأتوب إليك .

i .





| ٥ ٤ | أَبوك فلان                                            |
|-----|-------------------------------------------------------|
| ٤١  | ادنه                                                  |
| 77  | إِذَا مَرَرَتُمُ بَرِيَاضُ الْجُنَّةُ فَارْتَعُوا     |
| ٥١  | ألا سألوا حين جهلوا                                   |
| ٣٦  | البسوا من ثيابكم البياض                               |
| ٤٤  | أَما علمت أَن الإِسلام يهدم ما كان فيله               |
| 17  | أَن تعبد اللَّه كأَنك تراه                            |
| 17  | أَن تلد الأُمَةَ ربتها                                |
| 17  | أَن تؤمن باللَّه وملائكته                             |
| ٥٤  | إِنَّ أَعظمَ المسلمين في المسلمين جرماً               |
| 30  | إِنَّ اللَّه جميل يحب الجمال                          |
| ٨١  | إِنَّ من أَشراط السَّاعة أَن يلتمس العلم عند الأُصاغر |
| 27  | إِن اليهود والنَّصاري لا يصبغونهم فخالفوهم            |

| ٤١  | إِنَّمَا أخشى عليكم من بعدي ما يفتح عليكم                    |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| ٧.  | أُول ما بدئ به رسول اللَّه عَيْلِيَّةٍ من الوحي الرؤيا       |
| 11  | الإِسلام أَن تشهد أَن لا إِله إِلَّا اللَّه                  |
| ٧٣  | تسمعون ويسمع منكم                                            |
| 77  | حِلَق الذكر فإِنَّ للَّه تعالى سيارات من الملائكة            |
| 7 7 | صلَّينا مع رسول اللَّه عَيْضَةً ليلة فأَطال القيام           |
| ٣٨  | عشرة من الفطرة                                               |
| 19  | عهدت رسول اللَّه عَلِيْكُ وأُصحابه لا يفعلون إِلَّا الاجتناب |
| ٣٨  | غيروا هذا بشيء واجتنبوا السَّواد                             |
| 77  | قيلوا فإِنَّ الشياطين لا تقيل                                |
| ٤٠  | كان رسول اللَّه عَيْقِيِّهِ يجلس بين ظهراني أُصحابه          |
| 19  | كان النَّبيّ عَيْضَةً يتخولنا بها مخافة السآمة علينا         |
| ٥٤  | لو تعلمون ما أُعلم لضحكتم قليلاً                             |
| 17  | ما المسؤول عنها بأُعلم من السائل                             |
| ٤٣  | ما لك يا عمرو                                                |
| ٤٧  | مثل المؤمن كمثل شجرة خضراء                                   |
| ٦٨  | مرحباً بوصية رسول اللَّه عَلَيْتُكُ                          |
| ٣٣  | من أتى الشُلطان افتتن                                        |

| ٣٦  | من ترك اللباس تواضعاً لله وهو يقدر عليه      |
|-----|----------------------------------------------|
| ٣٧  | من کان له شعر فلیکرمه                        |
| 1 🗸 | من نفَّس عن مؤمن كربة من كرب الدنيا          |
| 7 7 | منهومان لا يشبعان                            |
| ١٢  | هذا جبريل أُتاكم يعلمكم دينكم                |
| ٤٧  | هي النخلة                                    |
| 80  | لا يدخل الجنَّة من كان قلبه مثقال ذرة من كبر |
| ٨١  | لا يزال النَّاس بخير ما أتاهم العلم          |
| ٧.  | يا غلام إِنِّي أُعلمَّك كلمات                |
| YY  | يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله               |





| ٦١ | عبدالرحمن بن أُبي ليلي | أُدركت عشرين ومئة من الأُنصار                           |
|----|------------------------|---------------------------------------------------------|
| 70 | ابن عباس               | إِذَا تَرُكُ العَالَمُ لَا أُدرِي أُصِيبَتَ مَقَاتِلُهُ |
| ٤٧ | سفيان الثوري           | إِذَا رِأَيت الشَّابِ يتكلم عند المشايخ                 |
| 45 | سفيان الثوري           | إذا رأيت القارئ يلوذ بباب السلطان                       |
| ٩  | سفيان الثوري           | إِذَا استطعت أَلَّا تحك رأسك إِلَّا بأَثْر فافعل        |
| ٥٣ | زيد بن أُسلم           | اذهب فتعلم كيف تسأُل                                    |
| 19 | عبدالله بن مسعود       | أَمَا إِنَّه يمنعني من ذلك أُنِّي أَكره أَن أُملَّكم    |
| ٤٣ | عمرو ابن العاص         | إِنَّ أَفضل ما نعدُّ شهادة أَن لا إِله إِلَّا اللَّه    |
| ۲۸ | الزهري                 | إِن كنت لآتي باب عروة فأُجلس                            |
| ٧٧ | مالك بن أُنس           | إِن هذا العلم دين                                       |
| ٧٦ | محمد بن سیرین          |                                                         |
| 77 | شعبة بن الحجاج         | إِنِّي لأَذاكر الحديث فيفوتني فأَمرض                    |
| ٦. | أُبو بكر ، علي         | أُية أُرض تقلني                                         |
| ٦٦ | أُبو الذيَّال          | تعلم لا أُدري ولا تعلم أُدري                            |
| 19 | عبدالله بن عبّاس       | حدث النَّاس كل جمعة                                     |
| ٥٣ | میمون بن مهران         | حسن المسألة نصف الفقه                                   |
|    |                        |                                                         |

| ٧٣  | العلم أُبو سعيد ِالخدري         | سيأتيكم أقوام يطلبون         |
|-----|---------------------------------|------------------------------|
| ٤٨  | عبيدالله ين عمر                 | شنتم العلم وأهله             |
| 7 £ | ةً وثلاثين شهراً عقبة بن مسلم   | صحبت ابن عمر أُربعً          |
| ٧   | الرايح كعب الأُحبار             | طالب العلم كالغادي           |
|     | حاب                             | كان رجل يجالس أُص            |
| ۲١  | ترهم الزُّهري                   | رسول اللَّه عَلَيْكُ ويذا َ  |
| ٤٤  | ، الحسن ثلاث سنين أَيوب         | كان الرجل يجلس إلح           |
| ٤٥  | لم الحسن                        | كان الرجل يطلب الع           |
|     |                                 | كان عبدالرحمن بن .           |
| ٤٦  | أَحمد بن سفيان القطَّان         | لا يحدِّث في مجلسه           |
| λľ  | س ِفي كل خميس أُبو واثل         | كان عبداللَّه يذكر النا      |
|     | ں أحمد زهاء                     | كان يجتمع في مجل             |
| ٥,  |                                 | خمسة آلاف                    |
| ٤٤  | ا يهاب الأمير المغيرة           | کنا نهاب إبراهيم کم          |
| 71  |                                 | لقد رأيت ثلاثمائة من         |
|     | كان أحدهم لا يدعي               | لم يكن السَّلف هكذا          |
| ٤٧  | سفيان الثوري                    | الإمامة                      |
| ۳.  |                                 | ما أخِاف مِن إِهانتهم ٍ      |
| ۲٣  |                                 | مَا رأيت أحداً يعدو إلِّ     |
| 75  | نكلم فيما أحتسب فيه مالك بن أنس | ما شاء الله يا هذا إِنِّي أَ |
| ٤٥  |                                 | ما كان إِنسان يجترئ          |
| ٤٩  | من الأدب أُحوج الليث بن سعيد    | ما هذا أُنتِم إلى يسير       |
| ۲.  | العلم لا يحملون أبو حازم        | معاذ اللَّه أُدركُت أُهل     |

| ۲. | المبرد                  | من أُطال الحديث وأَكثر القول                |
|----|-------------------------|---------------------------------------------|
| ٧  | أبو الدرداء             | من رأى الغدو والرواح إلى العلم              |
| ٧  | سفيان بن عيينة          | من طلب العلم فقد بايعُ اللَّه               |
| ०९ | عبدالله بن مسعود        | من كان عنده علم فليقل                       |
| ۲. | عبداللَّه بن المعتز     | من المحدثين من يحسن أَن يسمع                |
| 77 | ابن عبَّاس              | هلم فلنسأَل أُصحاب رسول اللَّه عَيْكُ       |
| ٥٧ | عبداللَّه بن مسعود      | هممت أَنِ أُجلس وأَدعه                      |
| 79 | سفيان الثوري            | وإيَّاك وِالأَمراء أَن تدنو منهم ب          |
| 77 | القاسم بن محمد          | واللَّه لأن يعيش الرَّجل جاهلاً بعد أن يعلم |
|    |                         | وجدت عامة علم رسِول اللَّه عَيْلُكُ         |
| 47 | ابن عباس                | عند هذا الحي من الأنصار                     |
| ٦١ | ابن عمر                 | لا أُدري                                    |
| 70 | الشعبي                  | لا أُدري نصف العلم                          |
| ٢٢ | أبو الدرداء             |                                             |
| ٦. | علي                     | لا علم لي                                   |
| ۲٥ | مجاهد                   | لا يتعلم ِالعلم مستحيي ولا مستكبر           |
| 70 | ابن خلدة                | يا ربيعة أراك تفتي الناس                    |
| 79 | علي بن أبي طالب         | يا كميل بن زياد القلوب أوعية                |
| 00 | الربيع بن خثيم          | يا عبدالله ما علمك الله في كتابه            |
|    |                         | يقول أبو بكر رضي الله عنه                   |
| 77 | مالك                    | في ذُلك الزَّمان لا أدري                    |
| ٦٦ | مالك                    | ينبغي على العالم أن يألف فيما أشكل عليه     |
| 77 | عبدالله بن يزيد بن هرمز | ينبغي للعالم أن يحدث جلساؤه من بعده         |





- « الإسعاد بذكر فوائد وصيَّة أُمير المؤمنين علي بن أبي طالب للكميل بن زياد »: لطائفة من علماء السَّلف ، تحقيق المؤلف ، دار الصميعي الرياض .
- « إِيقاظ الهمم المنتقى من جامع العلوم والحكم »: ابن رجب الحنبلي تحقيق المؤلف ، دار ابن الجوزي الدمام .
  - « بغية الملتمس »: العلائي عالم الكتب .
  - « تلبيس إبليس »: ابن الجوزي دار المعرفة .
- « تنقيح الإِفادة المنتقى من مفتاح دار السعادة »: ابن قيم الجوزيَّة ، تحقيق المؤلف ، دار الصَّحابة جدَّة .
- « التواضع في ضوء الكتاب والسنَّة الصحيحة » : المؤلف ، دار ابن القيم الدمام .
- « جامع بيان العلم وفضله » : ابن عبدالبر القرطبي دار الكتب العلميَّة .
- « الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع » : الخطيب

- البغدادي مكتبة المعارف الرياض .
- « حلية الأولياء » : أُبُو نعيم الأصبهاني دار الفكر .
- « دلیل الفالحین شرح ریاض الصالحین »: ابن علّان دار الکتاب العربی .
- « الرياء دُّمة وأَثره السيئ في الأُمَّة » : المؤلف ، دار ابن الجوزي .
  - « الزُّهد »: ابن المبارك دار الكتب العلميَّة .
- « سلسلة الأحاديث الصحيحة » : للألباني المكتب الإِسلامي ، ومكتبة المعارف ، المكتبة الإِسلامية .
  - « السنن » : الترمذي دار إحياء التراث العربي .
    - « السنن »: الدارمي دار الفكر .
    - « السنن » : النَّسائي دار الكتب العربي .
- « شرح أصول اعتقاد أهل السنَّة والجماعة » : اللالكائي دار طيبة.
- « شرح حدیث ما ذئبان جائعان ... » : ابن رجب الحنبلی طبع الکویت .
- « شرف أصحاب الحديث » : الخطيب البغدادي دار إِحياء السنَّة النَّبويَّة تركيا .
  - « شعب الإيمان » : البيهقي مخطوط .
    - « الصحيح » : البخاري دار الفكر .
  - « صحيح ابن ماجه »: الألباني ، مكتب التربية العربي .
    - « الصحيح » : مسلم دار إحياء التراث العربي .

- « صحيح التَّرغيب والتَّرهيب » : الأَلباني مكتبة المعارف .
- « صحيح كتاب الأذكار وضعيفه » : المؤلف مكتبة الغرباء .
  - « الطبقات الكبرى »: ابن سعد دار صادر .
    - « العبودية » : ابن تيميَّة دار الأصالة .
      - « العزلة » : الخطابي دار الكتب العلميَّة .
  - « العلل المتناهية » : ابن الجوزي دار الكتب العلميَّة .
    - « العلم » : أبو خيثمة دار الأرقم الكويت .
- « فتح الباري شرح صحيح البخاري » : ابن حجر العسقلاني دار الفكر .
- « الفقيه والمتفقه » : الخطيب البغدادي دار الكتب العلميَّة .
- « الفوائد البهيَّة في تراجم الحنفيَّة » : محمد عبدالحي اللكنوى دار المعرفة .
  - « الكامل في ضعفاء الرجال » : ابن عدي دار الفكر .
- « كشف الأُستار عن زوائد البزَّار » : الهيثمي مؤسسة الرسالة .
- « مجمع البحرين في زوائد المعجمين » : الهيثمي ، مكتبة الرشد الرياض .
- « مجمع الزوائد ومن ع الفوائد » : الهيثمي دار الكتاب العربي .

- « المحدث الفاضل »: الرامهرمزي طبع مصر .
- « مدارج السالكين »: ابن قيم الجوزيَّة دار الكتاب العربي .
- « المدخل إلى السنن الكبرى » : البيهقي دار الخلفاء للكتاب الإسلامي .
  - « المستدرك »: الحاكم دار الفكر.
  - « المسند »: أحمد بن حنبل دار الفكر .
  - « مسند الشهاب »: القضاعي مؤسسة الرسالة .
- « مشكاة المصابيح »: الخطيب التبريزي المكتب الإسلامي .
  - « المعجم الكبير »: الطّبراني طبع العراق.
  - « المعرفة والتأريخ » : الفسوي مؤسسة الرسالة .
- « مفتاح دار السّعادة »: ابن قيم الجوزيّة دار الكتب العلميّة .
  - « المقاصد الحسنة »: السخاوي دار الكتاب العربي.
    - « من وصايا السَّلف »: المؤلف دار ابن الجوزي .
- « مناقب الإِمام أَحمد بن حنبل » : ابن الجوزي دار الآفاق الجديدة .
  - « موارد الظمآن »: الهيثمي دار الكتب العلميَّة .
    - « نيل الأوطار » : الشوكاني دار الفكر .





| فاتحة القوله                           |
|----------------------------------------|
| حدیث جبریل الطویل                      |
| نص الحديث                              |
| نوثيق الحديث١٣                         |
| أَهميَّة الحديث                        |
| رياض الجنَّة                           |
| أهميتها                                |
| نعیین مجلس العلم                       |
| التخول بالموعظة والعلم وعدم الإِملال١٨ |
| حرص السَّلف الصَّالح على مجالس العلم٢١ |
| العلم يؤتى ٢٥                          |
| صيانة العلم وتعظيمه في النُّفوس٢٧      |

|    | إِيَّاكُم وأبواب السلطان                             |
|----|------------------------------------------------------|
| ٣0 | إِصلاح العالم هيئته                                  |
| ٣0 | ثیابه                                                |
| ٣٦ | إكرام الشَّعر والخضاب                                |
| ٣٧ | بيان استحباب خضاب الشيب                              |
| ٣٨ | اجتناب السُّواد في الخضاب                            |
| ٣٨ | ريحه                                                 |
|    | المحافظة على خصال الفطرة                             |
| ٤. | توقير مجلس العلم                                     |
| ٤١ | الصحابة يوقرون رسول اللَّه                           |
| ٤٤ | سبيل التابعين في توقير العلماء ومجالسهم              |
| ٤٦ | أنصاف المتعلِّمين                                    |
| ٤٩ | التربية بالقدوة                                      |
| 01 | السؤال مفتاح العلم                                   |
|    | بيان كيف يكون الشؤال                                 |
| ٥٦ | بعض الآداب التي ينبغي أَن يتحلَّى بها عند طرح السؤال |
| ٥٨ | لا أُدري نصف العلم                                   |
| ٥٨ | من تواضع رفعت حكمته                                  |

| هكذا كان السَّلف الصالح                   |
|-------------------------------------------|
| أُمور تعين على ذلك                        |
| وهكذا علَّموا تلاميذهم ٦٧                 |
| الوصيَّة بطلَّاب العلم                    |
| غراس في رياض العلماء                      |
| وصيَّة رسول اللَّه عَيْضُة بطلَّاب العلم  |
| والصَّحابة كذلك                           |
| نکت لطیفة وصوی منیفة                      |
| اختيار الشيوخ والفقهاء الذين يتعلم منهم٧٦ |
| إِنَّ هذا العلم دين                       |
| من درر قالات أهل العلم                    |
| احذروا ضياع العلم                         |
| شذرات الذَّهب في آداب الطَّلب٨٢           |
| الخاتمة                                   |
| فهرس الأُحاديث                            |
| فهرس الآثار ۹۰ فهرس الآثار                |
| ثبت المراجع والمصادر ٩٣                   |
| فهرس الموضوعات٩٧                          |

# سيصدرُ قريباً

- إِن شاء اللَّه -

الكتابُ الْأَوَّلُ من سِلْسِلَةِ : « الرَّسائِل المَنْهَجِيَّةِ للدَّعَوةِ السَّلفيَّة »

« المَّالَفِيِّ ؟ » (المَّالَفِيِّ ؟ »

بقلم سليم بن عيد الهلالي

دارُ التّوحيدِ للنَشر والتّوزيع



## www.moswarat.com



#### كلمة مضيئة

لما كان المجاهد لا ينكأ عدوًا إلّا بسلاح وعُدَّة فمن أراد الخروج أعدَّ له عُدَّة ، كا قال تعالى : ﴿ ولو أرادوا الحُروج لأعدوا له عُدَّة ﴾ ، ولذلك أمر المجاهدين بالإعداد والاستعداد فقال : ﴿ وأعدُوا لهم ما استطعتم من قوَّة ﴾ ، فكذلك العالم المعلم والمتعلم لا يصنع أُمَّة ، ولا يكشف غُمَّة ، ولا يزيل ظلمة إلّا بأخلاق وآداب ، فينبغي أن يتميّز العالم المعلم ويتحلّى الطالب المتعلم في عامّة أموره عن طرائق العوام باستعماله آثار الرسول عليه الصَّلاة والسَّلام ما أمكنه ، وتوظيف السنن على نفسه ، فإن الله تبارك وتعالى يقول : ﴿ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ﴾ .

ولله درُّ سفيان الثوري القائل: « إذا استطعت ألَّا تحكَّ رأستَك إلَّا بأثر فافعل » .

المؤلف